السنة الثامنة عشرة العدد 190 ذو القعـــدة 1446هـ - 2025م العتبة العلوية المقدسة IMAM ALI HOLY SHRINE



مجلة علمية ثقافية شهرية تصدر عن العتبة العلوية المقدسة قسم الشؤون الفكرية والثقافية





أمشاج أهدت للكـــون أهل الكسـاء المـــــيامــين والــــذين إلىـــهم تتــــأدى نهــايتـــي وابتــــدائي

سا مقیماً بقسلب کل محبِّ سا مقیماً بقسلب کل محبِّ يا بن أصلاب من أعلز رجال وابن أرحامٌ من أعلف نساءٍ سيدي إنكم مزاج تلاقى عنده الأنبياء بالأوصياء فــتسامـــــى الإبـــــداع في نطفـــــة

#### حدث في مثل هذا الشهر

#### أبرز الأحداث التاريخية لشهر ذي القعدة

- في الأول منه ولادة السيدة فاطمة المعصومة بنت الإمام موسى بن جعفر (عليهما السلام) سنة ١٧٩ هـ على رواية. في الحادي عشر منه ولادة الإمام على بن
- مـوسى الرضا (عليهمـا السلام) سـنة ١٤٨ هـ - في الخامـس والعشـرين منـه (يـوم دحـو الأرض).
- في آخــريــوم منــه شــهادة الإمــام محمــد بن علــي الجــواد (عليهمــا الــسلام) ســنة ٢٢٠هـ.



| السيد عيسى الخرسان                                                                                         | المشرف العــــام                                                |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------|
| د. محسن عبد العظيم الخاقاني<br>د. حســــين فاضل الحكىــِـم<br>هشــــام أمــوري السمــــاك                  | رئيس التحربيـــــر<br>مدير التحربــــــر<br>سكرتير التحربـــــر |
| هاشم محمد الباجبي<br>حيد در رزاق الكعبي<br>عبد الحسن هادي الشافعي<br>حمود حسين الصراف<br>رياض مجيد الخزرجي | المحـــــررون                                                   |
| صلاح مهدي الحلو                                                                                            | التصحيح اللغـــوي                                               |
| نبأ محســـن الحمــــامي<br>فــــاروق محســـن عـبـــاس                                                      | السلامة الفكـــرية                                              |
| حســين عـــلاء التمــيـمي                                                                                  | تصمــــيم الغلاف<br>وتوليد الصـــــور                           |
| صبــــاح حســن الدجيلي<br>اهـد مكي جعفر القرشـــــي                                                        | التصميم والاخــراج                                              |
| ضياء نسيم حرز الدين                                                                                        | الاعمدة والبوسترات                                              |

رقم الإيداع في دار الكتب والوثائق في بغداد (1121) للعام 2008م رقام الاعتماد في نقابة الصحفييان (444) alwelayh.com - info@alwelayh.com - 07700553150



### إِنَّ كَذَبَهُ أُحِسنُ مِن صَدَقِكَ

السيد عيسى الخرســـان الأمـــِـن العام

في هذه الأيام التي تلتبس فيها مقاصد الحق والباطل، وتغيب فيها حدود الخير والسشر، وفي ظلّ ما أفرزته ثقافة التغريب المعولمة من تحوّل وتمحّل، يجد الناس أنفسهم في دائرة لانهائية من الأحكام المسبقة، والتي لا تكاد ترتكز -في مجملها- إلى مرجعية غائية محددة.

وممَّا يُلاحظ في هذا السياق ما يذهب إليه الناس في أيامنا هذه من سلوك فجِّ ومعاملة رديئة، بدعوى انحيازهم لصدق الحديث، دون النظر إلى ما وراء الصدق من مغزى ومبدأ وفلسفة.

وبالنظر إلى مفهوم الصدق بوصف معنى ودلالة، فإنه فرع الفضيلة ودالتها، وهو يرتبط بها ارتباطًا جوهريًا، وقد يحدث أن يُفرَّغ الصدقُ من غايت الفضلي، فينقلبُ من حسنٍ إلى قبيح، ومن ممدوح إلى مذموم.

وعلى هذا الأساس ينبغى أن نتحرى في كلِّ مصدوراتنا الأحكام المطلقة للسلوك (كالخير والحقِّ والفضيلة)، ونميّزها عن غيرها من الأحكام المقيّدة، كما يتعيّن علينا معرفة حدود ارتباط المطلق بالمقيّد، بما يخدم السيرورة الصعودية لذواتنا في مدارج الخير ومراقي الكمال، وتحقيقًا لرسالة الإنسان في هذه النشأة.

ورد في الأثر أنَّ متَّها أُدخِلَ على ملكِ فأمر بقتله، وإذ آيس الرجل من الحياة، شرع في سبِّ الملك وشتمه، لكنَّ الملك لم يسمع جيدًا فسأل: ماذا يقول هذا الرجل؟ فقال الوزير: إنه يقول: والكاظمين الغيظ والعافين عن الناس، فتدخل أحد الأشخاص محّن كانوا يتحيّنون الفرصة للنيل من الوزير كي يتقلّد الوزارة بدلًا عنه، فقال في نفسه: لا ينبغي الكذب في حضرة الملوك، ثم التفت إلى الوزير وقال له: إنَّ هذا الرجل حقّر الملك وأهانه وأنت تقول بأنه قرأ آيةً من القرآن؟ وظنَّ أنهُ أصاب الوزير في مقتل، لكنَّ الملك قال له: إن كذبَهُ أحسنُ من صدقِك.

وهنا لابد من التفريق بين الكذب ذي المصلحة والكذب الذي يجرُّ نفعًا لقائله بغير استحقاق، أو يدرأ عنه ضررًا هو مستحقُّ له، وفرقُ بين المصلحة والمنفعة، فالأولى تدور مدار الحقيقة وترعاها وهي المنظورة حال الصدق، والثانية تدور مدار النظورة حال الكذب، وقد وردعن مولانا أمير المؤمنين المنظورة على نفسه.







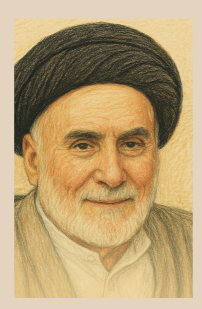








لاذوا بالج



تراث مكتبة الروضة

### غ اف

م.د ساجـد صباح العسكري جامعة الإمام الصادق- ذي قار  التفسير المفهومي في ضوء تراث الإمام الرضا (عليه السلام) التفسير المفهومت في ضـــوء تــراث الإمام الرضا(عليه السلام)

م.د ساجــد صبـاح العسكري جامعة الإمام الصادق- ذي قار

التفسير المفهومي من قبيل الايضاح والشرح للمفردات والتراكيب فيختص ببيان المبادئ التصورية لآيات القرآن الكريم: فيكون الشرح مقدمة لعملية التفسير، فالشرح يعني التفكيك ثم يأتي بعد ذلك البناء والتفسير.

أشار الذهبي إلى اختلاف العلماء في علم التفسير هل هو من قبيل التصورات أو من قبيل التصديقات؟ فذهب بعضهم إلى أنه من قبيل التصورات؛ لأن المقصود منه تصور معانى ألفاظ القرآن الكريم، وذلك كله تعاريف لفظية، وقد صرَّح بهذا الحكيم على المطوَّل وأثبت أنَّ لكل علم مسائل فإنها هو في العلوم الحكمية، وأما العلوم الشرعية والأدبية فلا يتأتى في جميعها ذلك، فإن علم اللغة ليس إلا ذكر الألفاظ ومفهوماتها، وكذلك التفسير والحديث (١).

ولهذا الأسلوب من التفسير تطبيقات كثيرة في مرويات الإمام الرضا على، ونحن سنقف في هذا المقال على بعضها من باب التمثيل لا الحصر، وناتي بالروايات ضمن عنوانٍ مركزيِّ لكل طائفةٍ

#### أولًا: بيان المعنى المعجمي للفظ

مما ورد عن الإمام الرضا الله في بيان المعنى المعجمي للمفردات القرآنية لفظ الختم في قوله تعالى: ﴿ خَتَمَ اللَّهُ عَلَىٰ قُلُوبِهُمْ وَعَلَىٰ سَمْعِهِمْ وَعَلَىٰ أَبْصَارِهِمْ غِشَاوَةٌ وَلَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴾ [البقرة: ٧] أنه الطبع على قلوب الكفار، وأستدل بقوله تعالى: ﴿ بُلُ طَبَعَ اللهُ عَلَيْهَا بِكُفْرِهِمْ فَلَا يُؤْمِنُونَ إِلَّا قَلِيلًا ﴾ [النساء: ١٥٥](٢).

فالإمام الله أرجع اللفظ لأصل استعماله اللغوي وهذا ما ذكرته معاجم اللغة (٣)، وعزز ذلك ببيانٍ من القرآن الكريم، فاستعمل المنهج اللغويّ الذي لا يمكن الاستغناء عنه في فهم النص القرآني مشفوعًا بالمنهج القرآني في تفسير النص القرآني

تحديدًا في تفسير لفظ (الختم).

ومن مصاديق بيان المعنى المعجمي لألفاظ القرآن الكريم الواردة عن الإمام الرضا إله ما جاء في بيان معنى (البخس) في قوله تعالى: ﴿ وَشَرَوْهُ بِثُمَن بَخْس دَرَاهِمَ مَعْدُودَةٍ وَكَانُوا فِيهِ مِنَ الزَّاهِدِينَ ﴾ [يوسلُّف: ٢٠] فقد روى العياشي بسنده عن أبي الحسن الرضا الله أنه قال: ((البخس: النقص، وهي قيمة كلب الصيد إذا قتل كانت ديته عشرين در همًا))<sup>(٤)</sup>.

وهذا المعنى نفسه ورد في معاجم اللغة (٥)، إلا أن الإمام ذكر مصداق للبخس يتناسب مع سياق الآية وبيان مقدار الدراهم تنبيهًا لملحظ دلالي يُفيده معنى (البخس) وهو نقصان الحقّ لا مطلق النقص ومن لوازمه الظلم(٦).

#### ثانيًا: تحديد دلالة المشترك اللفظي

ورد في القرآن الكريمٌ كثير من الألفاظ التي لها أكثر من معنى بحسب الاستعمال، ويتحدد معناها من خلال السياق تارة أو من خلال قرائن أخرى، وهو ما يسمى بالوجوه والنظائر في اصطلاح المفسرين، وقد عرّفها ابن الجوزي بقولية "أنْ تكون كلمةٌ واحدةٌ ذُكرت في مواضع من القرآن على لفظ واحد، وحركة واحدة، وأريد بكل مكان معنى غير الآخر، فلفظ كل كلمة ذكرت في موضع نظير للفظ الكلمة المذكورة في الموضع الآخر، وتفسير كل كلمة بمعنى غير معنى الأخرى هو الوجوه، فإذن النظائر اسم للألفاظ، والوجوه اسم للمعاني» (٧).

وعند مطالعة الروايات المروية عن الإمام الرضا الله نجد تطبيقات للوجوه والنظائر، فقد فسر الإمام الرضا الله لفظ (نقدر) في قوله تعالى: ﴿وَذَا النُّونِ إِذَ ذَّهَبَ مُغَاضِبًا فَظَنَّ أَن لَّن نَقْدِرَ عَلَيْه ﴾ [الأنبياء: ٨٧] عدم التضييق في الرزق بقوله: ((إنها ظن بمعنى استيقن ان الله لن يضيق عليه رزقه الا تسمع قول الله عز وجل: ﴿وَأَهَا إِذَا مَا ابْتَلَاهُ فَقَدَرَ عَلَيْهِ رِزْقَهُ ﴾ [الفجر: ١٦]، أي: ضيق عليه رزقه ولو ظن أن الله لا يقدر عليه لكان قد كف) (٨٠).

فرغم أن المفردة من المشترك اللفظي الذي له أكثر من استعمال في القرآن الكريم إلا أن الإمام المحدد دلالته من خلال الرجوع للقرآن الكريم نفسه وبذلك دفع الإمام الشبهة التي لا تنسجم مع القول بعصمة الأنبياء.

كما فسر الإمام الرضاي لفظ قضى في قوله

تعالى: ﴿ فَقَضَاهُنَّ سَبْعَ سَاوَاتٍ فِي يَوْمَيْنِ وَأَوْحَىٰ فِي كُلِّ سَاءٍ أَمْرَهَا ﴾ [فصلت: ١٢] ، بمعنى الخلق، ﴿ فَقَضَاهُ لَنَّ أَي: خلقه لَ إِلَى الرضا الله على الرضا الله تعالى الناطق وله عدة استعالات، ففي الرواية عن الرضا الله تعالى الناطق قال: ((للقضاء أربعة أوجه في كتاب الله تعالى الناطق على لسان سفيره الصادق، منها: قضاء الخلق، وهو قوله تعالى: ﴿ فقضيه ن سبع ساوات في يومين ﴾ ، والثاني: قضاء الحكم، وهو قوله تعالى: ﴿ وَقَضَيْ رَبُّكَ أَلَا يَعْبُدُوا إِلَّا إِيَّاهُ ﴾ [الإسراء: ٢٦] ومعناه: أمر ربك، تعبيل إسْرَائِيلَ فِي الْكِتَابِ لَتُفْسِدُنَّ فِي الْأَرْضِ مَرَّتَيْنِ ﴾ الإسراء: ٤]، معناه: علمنا من بني إسرائيل))(١٠٠).

إلا أن الإمام على حدد استعمال (قضى) في الآية المتقدمة بمعنى الخلق دون غيره من المعاني؛ لتناسبه مع سياق الآية.

#### ثالثًا: شرح المفهوم وايضاحه

روى ابن الفضيل عن الرضا الله عن الرسالته عن قول الله : ﴿إِذَا حَضَرَ أَحَدَكُمُ اللَّوْتُ حِينَ الْوَصِيَّةِ اثْنَانِ ذَوَا عَدُّلٍ مِّنكُمْ أَوْ آخَرَانِ مِنْ عَيْرِكُمْ ﴾ [المائدة: ١٠٦]، قال : اللّذان منكم مسلمان، واللّذان من غيركم من أهل الكتاب، فإن لم تجدوا من أهل الكتاب فمن المجوس؛ لأنّ رسول الله، قال : سنّوا بهم سنّة أهل الكتاب، وذلك إذا مات الرجل المسلم بأرض غربة فطلب رجلين مات الرجل المسلم بأرض غربة فطلب رجلين مسلمين يشهدهما على وصيّته، فلم يجد مسلمين عند أهل الكتاب مرضيّين عند أصحابها))(١١).

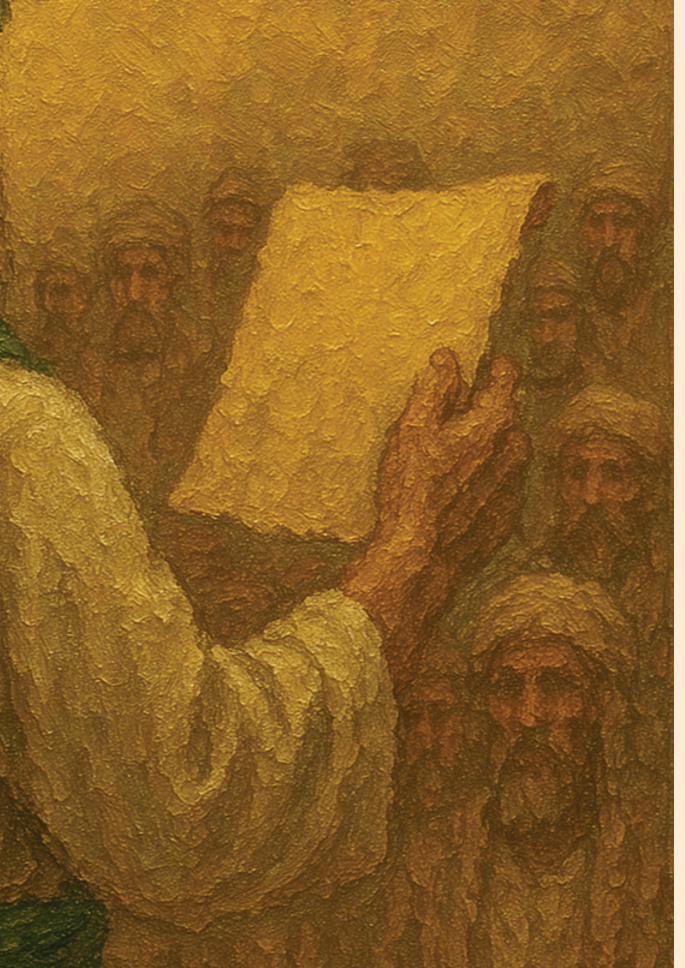
وروى الشيخ الصدوق بسنده عن عن محمد بن سنان: ((إن أبا الحسن الرضا الله في ما كتب من جواب مسائله سميت مكة مكة لأن الناس كانوا يمكون فيها وكان يقال لمن قصدها: قد مكا وذلك قول الله عز وجل: ﴿ وَمَا كَانَ صَلَا تُهُمْ عِندَ الْبَيْتِ إِلَّا مُكَاءً وَتَصْدِيَةً ﴾ [الأنفال: ٣٥]، فالمكاء: التصفر، والتصدية: صفق اليدين) (١٢).

وروى العياشي بسنده عن أبي القاسم الفارسي، قال: ((قلت للرضا على: جعلت فداك إن الله يقول في كتابه ﴿ فَإِمْسَاكُ بِمَعْرُوفٍ أَوْ تَسْرِيحٌ بِإِحْسَانٍ ﴾ [البقرة: ٢٢٩] ما يعنى بذلك؟ قال: أما الإمساك بالمعروف فكف الأذي وإجباء النفقة، وأما التسريح بإحسان فالطلاق على ما نزل به الكتاب))(١٣).

وفي تفسير قوله تعالى: ﴿ وَالْحُصِيلِ فُو الْعَصْفِ وَالرَّيْحَ انُ ﴾ [الرحمن: ١٢]، قال: ((الحب الحنطة والشعير والحبوب والعصف التين والريحان ما يؤكل منه))(١٤).

وروى عنه الله في تفسير قوله تعالى: ﴿ وَٱتُّـوا حَقَّهُ يَوْمَ حَصَادِهِ ﴾ [الأنعام: ١٤١]، أنه قال: ((وآتوهن الضغث من الزرع، والقبضة من التمر، تعطيه من يحضرك من المساكين))(١٥).

- ١. ظ: الذهبي، التفسير والمفسرون: ٢٥.
- ظ: الصدوق، عيون أخبار الرضا: ١/٣٣١.
- ظ: ابن فارس، معجم مقاييس اللغة: ٢/ ٥٤٠.
  - ٤. تفسير العياشي: ٢/ ١٧٢.
  - ظ: ابن منظور، لسان العرب: ٦/ ٢٤.
- ظ: حسن مصطفوي، التحقيق في كلمات القرآن الكريم: ٢٤٣/١.
  - ٧. ابن الجوزى، نزهة الأعين النواظر: ٨٣.
  - ٨. الصدوق، عيون أخبار الرضا: ١٧١/١.
    - ٩. تفسير القمى: ٢/ ٢٣٥.
    - ١٠. الصدوق، فقه الرضا: ١٠٤.
    - ١١. تفسير العياشي: ١/ ٣٤٩..
    - ١٢. علل الشرائع، الصدوق: ٢/ ٣٩٧.
      - ۱۳. تفسير العياشي: ١/ ١١٧.
    - ١٤. المجلسي، بحار الأنوار: ٦٠/ ٧٤.
  - ١٥. المحدّث النوري، مستدرك الوسائل: ٧/ ٩٣.



# الاستدلال القرآني عند الإمام الجواد عليه السلام وأثره في تحديد موضع قطع يد السارق

ورد في تفسير العياشي عن زرقان ابن أبي دواد قال:

((إن سارقًا أقرَّ على نفسه بالسرقة، وسأل الخليفة تطهيره بإقامة الحد عليه، فجمع لذلك الفقهاء في مجلسه، وقد أحضر محمد بن علي فسألنا عن القطع في أي موضع يجب أن يقطع؟

قال: فقلت: من الكرسوع.

قال: وما الحجة في ذلك؟

قال: قلت: لأن اليد هي الأصابع والكف إلى الكرسوع، لقول الله في التيمم الفَامْسَحُوا بِوُجُوهِكُمْ وَأَيْدِيكُمْ [النساء: ٤٣] واتفق معي في ذلك قوم.

وقال آخرون: بل يجب القطع من المرفق.

قال: وما الدليل على ذلك؟

قالوا: لأن الله لما قسال: اوَأَيْدِيَكُمْ إِلَى اللهُ لما قسال: اوَأَيْدِيَكُمْ إِلَى اللهُ الْمُرَافِقِ [المائدة: ٦]، في الغسل دلَّ ذلك على أن حد المرفق.

قال: فالتفت إلى محمد بن علي (عليه السلام) فقال: ما تقول في هذا يا أبا جعفر؟

فقال :قد تكلم القومُ فيه.

قال: دعني مما تكلموا به! أي شئ عندك؟

قال اعفني عن هذا .

قال: أقسمت عليك بالله لما أخبرت بما عندك فه .

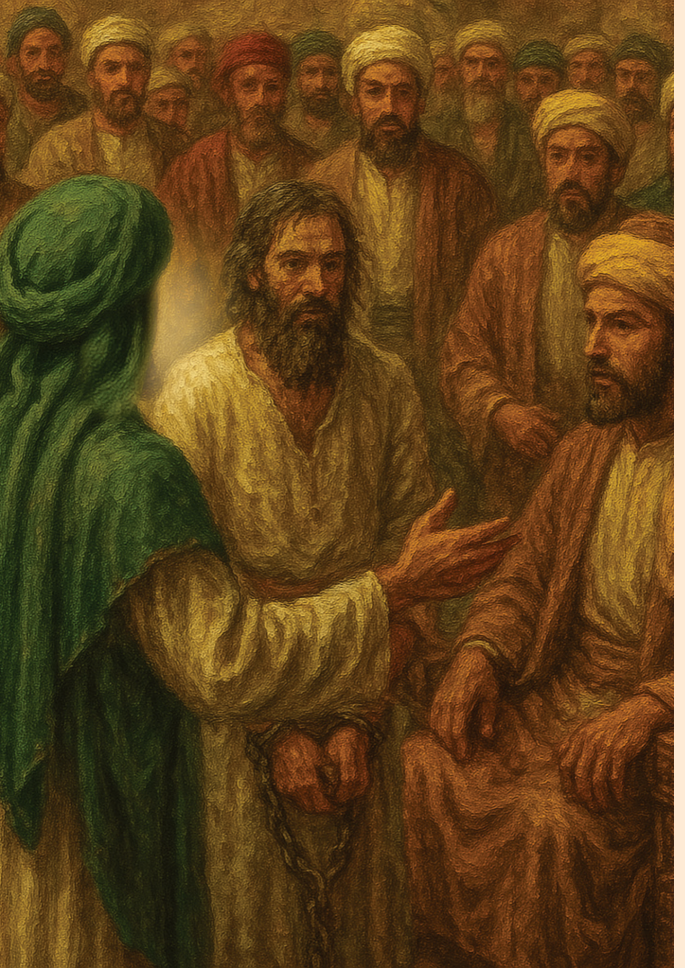
فقال: أما إذ أقسمت عليَّ بالله إني أقول إنهم أخطأوا فيه السنة، فإن القطع يجب أن يكون من مفصل أصول الأصابع، فيترك الكف.

#### قال: وما الحجة في ذلك؟

قال: قول رسول الله: السجود على سبعة أعضاء: الوجه واليدين والركبتين والرجلين، فإذا قطعت يده من الكرسوع أو المرفق لم يبق له يد يسجد عليها وقال الله تبارك وتعالى: اوَأَنَّ المُسَاجِدَ لله الله الله الله عني به هذه الأعضاء السبعة التي يستجد عليها افلاً تَدْعُوا مَعَ الله أَحَدًا الله الجن: ١٨] وما كان لله لم يُقطع.

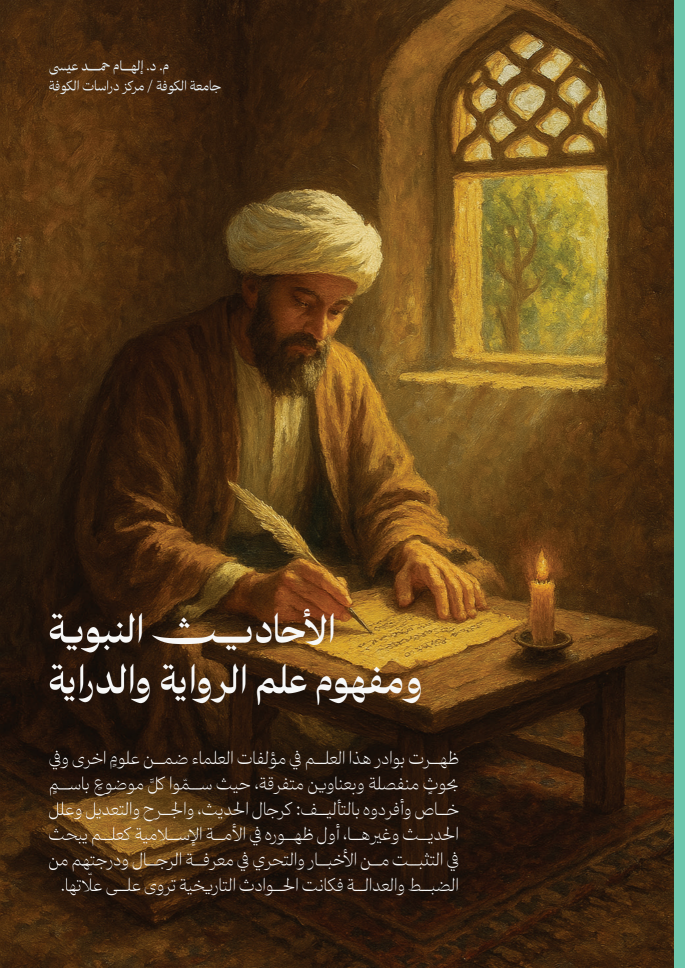
قال: فأعجب المعتصم ذلك وأمر بقطع يد السارق من مفصل الأصابع دون الكف)(١).

١- ظ: تفسير العياشي ١/ ٣١٩ - ٣٢٠، ظ: المجلسي، بحار الأنوار ٥٠/٥.



# الكلم الطيب

م. د إلهام حمد عيسى جامعة الكوفة / مركز دراسات الكوفة الأحاديث النبوية ومفهوم علم الروائية



تحظى معرفة المصطلحات والإحاطة بها بأهمية كبيرة؛ لأن الغرض المتوخى منها هو تعلم تلك العلوم وتطبيقها، ولا سيها وأموره تتعلق بالحديث الذي صدر من رسول الله اللها الله اللها الله المالة من قولِ أو فعل وتقرير، وقد استعمل كاصطلاح (علم الحديث) يطلقونه بإطلاقين، علم الحديث دراية وعلم الحديث رواية الذي يمثل تطبيقا عمليا لعلم الحديث دراية، وقد شكلت الآية ﴿ يُأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓاْ إِن جَآءَكُمْ فَاسِتُوا بِنبَإِ فَتَبَيَّنُوٓاْ أَن تُصِيبُواْ قَـومَ ٰ بِجَهٰلَـة فَتُصبِحُـواْ عَلَىٰ مَـا فَعَلْتُـمْ نُدِمِينَ ﴾ [الحجرات: ٦] مبدأ التثبت من الأخبار وقد طبق منذعهد النبي الملك ومماجاء في فضل علم الحديث قوله اللهافية: ((ليبلغ الشاهد الغائب، فإنَّ الشاهد عسى أنْ يبلغ من هو أوعى له منه))، وفي صحيح زرارة عن الصادق الله قال: ((أما لو أنّ رجلا قام ليله وصام نهاره وتصدق بجميع مالـه وحـج جميع دهـره ولم يعـرف ولايـة ولي الله فيواليه ويكون جميع أعماله بدلالته إليه ماكان له على الله حق في ثوابه ولا كان من أهل الإيمان))(١).

ظهرت بوادر هذا العلم في مؤلفات العلماء ضمن علوم اخرى وفي بحوث منفصلة وبعناوين متفرقة حيث سموا كُلَّ موضوع باسم خاصٍ وأفردوه بالتأليف: كرجال الحدَّيث، والجرحُ والتعديل وعلل الحديث وغيرها، أول ظهوره في الأمة الإسلامية كعلم يبحث في التثبت من الأخبار والتحري في معرفة الرجال ودرجتهم من الضبط والعدالة فكانت الحوادث التاريخية تروى على علّاتها(٢).

علم الرواية: ويُعرف بعلم الأسانيد والمتون: وهو أول علوم الحديث، ويُدرس هذا الفرع من

علم الحديث سلسلة الرواة (الإسناد) التي تنقل الحديث من النبع المنافية إلى المحدث الذي يسجله أو هو نص الحديث نفسه أو متنه وهو ما أضيف إلى النبي الله أو إلى الصحابي من جهة العناية بنقل ذلك وضبطه وتحرير ألفاظه، يهتم هذا العلم بصحة السند وفق قواعد عامة أو قرائن تشير إلى صحة الرواية المروية ثم موثوقية الرواة وتتبع السلاسل السندية لتحقيق صحة الأحاديث في بيان معانى تلك السنن (٣).

وقد اشترط أئمة الحديث على إسلام الراوي وبلوغه وعقله كذلك اشتراط عدالته (سليما من أسباب الفسق وخوارم المرؤة) أي يكون حافظا متيقظاً إِنْ حدَّثَ من حفظه ضابطا لكتابه إن حدث منه عارف بها يختل به المعنى أن روى به (٤).

علم الدراية: يتعلق هذا الفرع من فروع علم الحديث بالبحث فيه عن سند الحديث ومتنه وكيفية تحمله وآداب نقله (٥)، أي يُعنى بالحالات العارضة - التي تطرأ مرة على السند وأخرى على المتن - من جهة رجال السند جملةً واحدةً بأنهم ثقات إماميون فهو الصحيح، وأخرى ثقات غير إماميين فهو الموثق، وربا كانوا إماميين ممدوحين غير منصوص على توثيقهم فالحديث حسن وإلا فالحديث ضعيف، وأما من جانب المتن مثل النص والظاهر والمجمل والمبين والمحكم والمتشابه والمضطرب وهذه المحمولات هي الأحوال العارضة للحديث من جانب وهي من مسائل هذا العلم(٢).

وبمعنى آخر فهو يهتم بفهم معاني الكلمات وتحليل بنية الجمل والتعبيرات اللغوية المستخدمة في الأحاديث النبوية كما في قول أمير المؤمنين الله: ((اعْقِلُوا الْخَبَرَ إِذَا سَمِعْتُمُوهُ عَقْلَ رِعَايَةٍ لَا عَقْلَ رِوَايَةٍ، فَإِنَّ رُوَاةَ الْعِلْم كَثِيرٌ وَرُعَاتَهُ قَلِيلٌ))(٧)، يساهم علم الدراية في فهم دقيق للنصوص الحديثية وتفسيرها وتفسير معانيها بشكل صحيح، يعتبر علم الدراية أساسيًا، حيث يمكن أن يتضمن هذا الفرع دراسة مفردات الحديث، وتحليل الجمل والتعابير اللغوية المستخدمة في الأحاديث، وفهم السياق اللغوى والثقافي الذي نشأت فيه هذه الأحاديث، كذلك يبحث فيه عن أحوال الراوى والمروى من حيث القبول والردوهو ما يعرف بسند الحديث، والذي تعرف به حقيقة الرواية وشروطها وأنواعها وأحكامها وحال الرواة وشروطهم وأصناف المرويات وفقهها وهو يخدم علم الرواية باعتباره (العلم المخصوص بالدراية بين المخصوص بالرواية)، أوّل من دونه أبو عبد الله الحاكم النيسابوري (ت٥٠٥هـ)، في كشف الظنون ثم تبعه إبن صلاح الحافظ الشافعي (ت٦٤٣هـ)(١٠).

ظهرت بوادر هذا العلم في كتب الشيعة، فنجدها عند الشيخ الطوسي حيث طرحها في كتبه ككتاب (عدة الأصول)، وفي القرن السادس الهجري ألَّف القطب الراوندي (ت٥٧٣هـ) في كتابه (رسالة في أحوال الأخيار) وفي السابع الهجري بن طاووس الحلي (ت٦٧٣هـ) في كتابه (حل الإشكال في معرفة الرجال) ثم تبعها مؤلفات عدة لعلماء الشيعة أبرزها (كتاب البداية في علم الدراية) للشهيد الثاني (ت ٩٦٥هـ) جمع ما كان متناثراً في الرسائل والكتب من آراء سلفه من العلاء (٩).

#### الهدف من العلم هو:

تحقيق السند: تأكيد صحة سلسلة الرواة وتحديد موثوقيتهم ودقة نقلهم للحديث، دراسة الرواة: يشتمل هذا الجانب على دراسة حياة وأحوال الرواة ودقة ذاكرتهم ومدى دقة نقلهم للأحاديث.

تحديد الضعفاء والمعتبرين: يقوم علماء الحديث في هذا المجال بتحديد الرواة الضعفاء الذين لا يمكن الاعتماد على رواياتهم، بالإضافة إلى تحديد الرواة المعتبرين الذين يعتمد عليهم في نقل الأحاديث.

تصحيح النصوص: يتضمن هذا الجانب تصحيح النصوص الحديثية وتحديد الأخطاء والالتباسات التي قد تكون حدثت خلال نقل الأحاديث عبر السلاسل السندية.

تحليل السند والمتن: يتمثل هذا في تحليل السلسلة السندية ونص الحديث لتحديد صحته وصدقيته وموثوقيته، أي تمييز الأخبار المعتبرة عن غيرها ثم العمل على وفقها وعليه تكون الغاية مشتركة بين الدراية وعلم الرجال(١٠٠).

لتكون في النهاية غايته هو معرفة الاصطلاحات المتوقف عليها معرفة كلمات الاصحاب، واستنباط الاحكام، وتميز المقبول من الأخبار ليعمل به، والمردود ليجتنب منه، وإذا وقف على مقاصده انتقل إلى قراءة الحديث بالرواية فهو يشتمل على أبواب الفقه وأحاديثه (١١).



قال تعالى: ﴿ قُلْ فَلِلَّهِ الحُجَّةُ الْبَالِغَةُ فَلَوْ شَاءَ لَهَدَاكُمْ أَجْمَعِينَ ﴾ ، نجد في هذه الآية الكريمة دليلا لإبطال ادعاء المشركين، ويقول: قل: إن الله أقام براهين جلية ودلائل واضحة وصحيحة على وحدانيته، وهكذا أقام أحكام الحلال والحرام سواء بواسطة أنبيائه أو بواسطة العقل، بحيث لم يبق أيُّ عذرٍ لمعتذر: قل فلله الحجة البالغة.

وعلى هذا الأساس لا يمكن أنْ يدعي أحدٌ أبدا أنَّ الله أمضى عقائدهم وأعلهم الباطلة، وكذلك يسعهم قط أنْ يدعوا أنّهم كانوا مجبورين؛ لأنهم لو كانوا مجبورين لكان إقامة الدليل والبرهان، وإرسال الأنبياء وتبليغهم ودعوتهم لغوا، إن إقامة الدليل دليل على حرية الإرادة.

ومع ملاحظة لفظة "بالغة" يتضح أنَّ الأدلة التي أقامها الله للبشر عن طريق العقل والنقل وبواسطة العلم والفكر، وكذا عن طريق إرسال الأنبياء واضحة لا لبس فيها من جميع الجهات، بحيث لا يبقى أيَّ مجالٍ للترديد والشك لأحد؛ ولهذا السبب نفسه عصم الله سبحانه أنبياءه من كلَّ خطأ ليبعدهم عن أي نوع من أنواع التردد والشك في الدعوة والإبلاغ(١٠).

بناءً على ما تقدّم فإنّ جميع الأحاديث النبوية الشريفة التي جاءت في حق أمير المؤمنين الله تدخل في هذه الآية فهي حجة بالغة على المسلمين، و الأحاديث و الشواهد أكثر من أنْ تُحصى، ومنها: حديث الدار، وحديث المنزلة وحديث المجاهلة، و هناك المنزلة وحديث المجاهلة، و هناك الكثير من الأحاديث التي نقلها جميع المسلمين على مختلف اتجاهاتهم فهل بعد كل هذه الأحاديث توجد هناك حجة للناس على الله وهل هناك مفرً لأحديوم القيامة بأن يحرّف معنى هذا الحديث أو ذاك؟! نسأل الله أنْ نكون من المتمسكين بولاية أمير المؤمنين الله.

١- ناصر الشيرازي، تفسير الأمثل: ٤/ ٥٠٧.

## حتى يتفقهوا

السيد علي السيد محمد حسين الحكيم أستاذ في الحوزة العلمية/ النجف الأشرف ■ حيثيات اختيار كون المرجع أعلى عند الشيعة الإمامية



#### اختيار المرجعية له حيثيات خمس:

#### الحيثية الأولى: (التسديد الإلهي)

لا بدأن يكون الاختيار الرباني حاضرًا في كلُّ ما يرجع أمره له جلّ وعلا، وحيث كان منصب المرجعية منصب نيابةٍ عامةٍ عن الإمام في عصر الغيبة فلا بدأن يكون عنصر التسديد الرباني حاضرًا ولكن بحدود، وهو أن الله تعالى بها أنه يريد لهذا الدين البقاء حجةً على خلقه إلى يوم ظهور القائم على فلا بُدَّ أن يكون من يحمل هذه الرسالة ليوصلها بم هي مسددًا من الله تعالى بما يتلاءم وظروف تلك المرحلة.

والمقصود من التسديد ليس هو الإجبار وسلب الاختيار، وإنها تهيئة الظروف المناسبة؛ ليكون هو المرجع الأبرز بين المراجع كي يرجع إليه في إدارة شؤون الطائفة مع ما يتناسب وكل مرحلة، وهذا ما شاهدناه عياناً منذ بدء عصر الغيبة لكل مرجع تؤول إليه المرجعية العليا مع تعدد المراجع في زمن واحد ولكن كلهم يكونون في طريق خدمة الدين والمذهب ولاحاجة لإطالة الكلام في الشواهد والأمثلة وذكر المراجع، وكيف حصل لهم التسديد، لأنه أمر يمكن البحث عنه بسهولة بالرجوع لتاريخهم وسيرتهم.

فالمقصود أن يد الغيب لا بد أنّ تتدخل بما يراه عزَّ وجلَّ من مصلحةٍ وإن تهيأت الظروف كلها لغير من تختاره إرادة السماء فالظروف المحيطة والعوامل الأخرى التي سنذكرها لوحدها لا يمكن أنْ تفرض المرجع الأعلى إذا لم تسدده يد الغيب.

كما أن لنيَّةِ مَن يتصدى للمرجعية وإخلاصه وذوبانه في الله تعالى وخدمة دينه دورًا كبيرًا في هذا التسديد، بخلاف من يدخل في نفسه أدنى نية للمظاهر الدنيوية ومنافعها والله أعرف بالقصود والمنيات؛ لأنه قـال: ﴿ونعلم ما توسوس به نفسه ﴾ [ق: ١٦]

طبعًا حينها تقول: إنَّ من يكون المرجع الأعلى لا بدأنْ يكون مسددًا لا يعنى ذلك عدم تسديد من لم يكن مرجعًا أعلى؛ لأن إثبات شيءٍ لبشيءٍ لا يلزم نفيه عن غيره، وإنها أريد أن أقول إنّ من يكون مرجعًا أعلى لابد وأنْ يكون مسددًا ولا مانع من كون غيره مسددًا أيضا، لكن من موقعه وخدماته فلا تقتصر خدمة المذهب على كونه مرجعًا أعلى، فم أكثر ما قدمه لنا مراجع عظام لم يكن أحدهم مرجعًا أعلى بتسديد الله لهم، بل إن بعضهم بتسديد الله له لا يُبتلى بالمرجعية العليا لإمكانه أن يخدم الدين من خلال موقعه أكثر من مشاغل المرجعية العامة ومسؤولياتها.

أرغب بأن أذكر قصة كشاهد سمعتها من بعض أساتذتنا يقول: كان شخص يُرتقب له أن يكون له شأنٍ في المرجعية ولكنه كان إذا ذكر صاحب العصر والزمان - أرواحنا فداه - لا يبدو منه القول بتعجيل الفرج! وبعد مدة حاول أحد حضّار مجلسه الاستفسار منه عن سبب ذلك فقال له إنى أقوم بتأليف كتاب فقهى لأبين مدى ما عندي من العلم فإذا ظهر صاحب الزمان عليه لا يكون لكتابي حاجة فأريد أن يُعرَف كتابي قبل ظهوره، فيقول: إنه لم يوفق لطباعة الكتاب، ولا

#### لمقامٍ علميِّ مع ما كان له من علم.

هذا كشاهد على أثر القصد والنية في التسديد الالهي مع مناسبة الشخص ومكانته، وما حصل لنا مشاهدة مع أعلامنا من إخلاص لله وقصد القربة في تصديهم للمرجعية وصفاء نية لله تعالى، وعدم اللهث خلف منصب، أو اسم أو جاه ما يفوق حد الإحصاء، وما رأيناه من تسديد ربّاني لهم بخدماتهم بحيث لو أردنا الاستقصاء لطال بنا المقام وخرجنا عن الغرض من الفائدة.

ولا أريد أن أتعرض لأسماء أشخاص للمحذور الشرعى إلا بما فيه شاهد أو من أجل توثيق النقل.

ثم التسديد الإلهيِّ أمرٌ غيبيٌّ راجعٌ لله تعالى بلحاظ مجموع المصالح المحيطة بالموضوع، ولا ينظر لها من جانب واحد كما انها غير تابعة للاختيار البشري وإنها الله تعالى لا بدأن يحفظ دينه والمذهب الحق من ظلم الظالمين فلابد من وجود راع لهذا الدين ما دام صاحب الأمر على غائبًا، ولا يقُصد من التسديد للمرجع خذلان غيره، بل الطائفة المحقة ما بقيت وانتشرت وقويت دعوتها إلا بالتسـديد الإلهي لها ولمراجعهـا الأكارم، فالمقصود أنّ مَن يريد أن يستغل منصب المرجعية العليا لمصالح دنيوية أو شخصية تضر بالطائفة والمذهب فإن الله تعالى لن يسدده لذلك حفاظًا على الحق والحقيقة، بخلاف مَن يكون قصده من التصدي هو خدمة الدين والحقيقة وإعلاء كلمة الحق، بل إن تسديد الله تعالى لبعض الأعلام بعدم ابتلائه بالمرجعية العليا لعلمه تعالى أنه يمكن أن يقدم لدينه وطائفته خدماتٍ أكثر من انشغاله بمشاغل المرجعية العليا

ولوازمها، فالتسديد هو كالعدل وهو وضع الشيء في موضعه المناسب، كما أن تعدد المراجع قد يكون له حكمة كبيرة بحفظ المذهب وبقائه كما تعرض لذلك سماحة سيدنا الأستاذ السيد محمد سعيد الحكيم في المناسلة المحمد المحكيم المناسلة المناسلة المحمد المحكيم المناسلة المناس

ومن يتوكل على الله فه وحسبه [الطلاق: ٣] بعد أن تبنّى مذهب أهل البيت فتح باب الاجتهاد فكان من الطبيعي بل من بركات ذلك تعدد المجتهدين وتطور العلم بكثرة البحث والدرس والتدريس، وما ذلك إلا ببركات صاحب العصر والزمان، وتسديد الله وتوفيقه، وما تركه لنا أئمة أهل البيت الله من تراثٍ يغنينا عن اللجوء لغيرهم، ولذا كانت يد الغيب ترعى هذا المذهب من المندسين لو حاولوا تشويه المذهب والقفز على الحقيقة، وإضلال الناس وإبعادهم عن دينهم.

#### الحيثية الثانية: (ما يرجع الى المجتهد)

قد يستغل الإنسان بطلب العلم بدراسة فقه أهل البيت، وبعد تدرجه بالدرس في التدريس قد يحصل لبعض طلبة العلم ملكة الاجتهاد وهي القدرة على استنباط الاحكام الشرعية من مصادرها من دون الحاجة للرجوع إلى الفقيه الأعلم، وحينئذ يكون الشخص عالمًا بالحكم الشرعي فلا يجوز له تقليد غيره؛ لأن صحة التقليد منوطة بجواز رجوع الجاهل للعالم، وبها أنه صار قادرًا على معرفة حكمه الشرعي من دون رجوع لغيره فلا يجوز له التقليد ويكون مجتهدًا، وهذه الملكة بها أنها من الأمور المشككة يعني التي تقبل الزيادة والنقيصة مثل الرياضة التي تقبل القوة والضعف فقد تكون مثل الرياضة التي تقبل القوة والضعف فقد تكون

#### لا بد أن يكون الاختيار الرباني حاضرًا في كلّ ما يرجع أمره له جلّ وعلا، وحيث كان منصب المرجعية منصبُ نيابةٍ عامةٍ عن الإمام على عصر الغيبة لا بدأن يكون عنصر التسديد الرباني حاضرًا

عند شخص أقوى منها عند الآخر، ويكون أقدر وأكفأ في استنباط الحكم الشرعي من غيره من المجتهدين، فيرى نفسه أعلم من غيره، وأنَّهُ يجب عليه إظهار علمه إبراءً لذمته من أجل أن يأخذ الجاهل بالحكم الشرعى منه بها أنه يرى أنه الأقدر والأكفأ من غيره، فعليه أن ينظر بينه وبين الله تعالى أنه يريد إبراء ذمته من ذلك فينال التسديد الإلهى لخدمة هذا الدين ويوفق لما فيه الخير.

ثم إنَّ هذه المرحلة من أخطر المراحل في حياة المجتهد، من حيث تسويل الشيطان - والعياذ بالله - والنفس الأمّارة بالسوء، إذ قد يغفل الإنسان عن كثير من الأمور وتسوّل له نفسه أنه قد أصبح مجتهدًا، وأنه أعلم من غيره ولا يضاهي علمه أحد ولا حاجة لمراجعة أحد من الأساتذة أو أهل الخبرة، وقد يغريه الشيطان بأن ذلك لا يليق بمقامه، وغير ذلك من المزالق والعياذ بالله؛ ولذا سمعت كثيراً من أساتذتنا الأفاضل المخلصين لله في العمل التحذير من خطورة هذه المرحلة، والاعتداد بالنفس وحصول الجهل المركب، فعليه التوكل على الله وطلب الإخلاص في العمل، وأن يكون رجاؤه خدمة الدين واقعًا، وإظهار الحقيقة والوصول للحكم الشرعى الذي يبرئ ذمته أمام الله تعالى؛ لأنه سوف يتحمل مسؤولية

عمل المكلفين المقلدين له، فقبل البتّ بذلك أن يكون على يقين من أدلته بحيث يكون مستعدًا للاستجواب الرباني عن كل حكم.

وأذكر قصة للنفع سمعتها من بعض أساتذتي الأفاضل أنّ أحد العلماء دخل مكانًا للدرس وسمع شخصًا يدرّس طلابه وذكر رأيًا وأخذ بمناقشته، فجلس يبكى! فسأله بعض مَن كان معه عن سبب بكائه، فقال هذا الأستاذ ذكر رأيًا لى وناقشه مع أنّي لم أكن أقصد ما ذكره، فأخشى أني بمناقشتي للعلماء أكون مثل هذا المناقش قد فهمت غير ما أرادوا وتصورت أني أعلم منهم، وهذا عين الورع والتقوى في الفتوى وبذلك يكون تحت رعاية الله وتسديده إذا علم منه الإخلاص له تعالى ويبعد عنه مزالق الشيطان.

#### الحيثية الثالثة: (أهل الخبرة)

ثم يأتي السؤال هل يكفى في ذلك أن يرى نفسه قادرًا من دون رجوع لمن هو أسبق وأقدر منه، أم لا بدأن يراجع بذلك أساتذته أو من له خبرة بذلك ليطمئن أنه أصبح ذا ملكة لا أنَّهُ حصلت عنده شبهة ملكة، فيكون واقعًا بالجهل المركب وهو أنه جاهل بالوصول للحكم الشرعي وجاهل بأنه جاهل، بل يتصور كونه قد استنبط الحكم الصحيح بينها هو مخطئ في طرق استنباطه ولذا تعارف أن يُمنح المجتهد غالبا إجازة اجتهاد من أحد اساتذته، او يكتب بحثا او مطلبًا علميًا فيشهد له من له خبرة بأنه قد حاز ملكة الاجتهاد؛ لأنه لا يمكنه الاعتباد على قناعاته فقط؛ لاحتمال غفلته عن بعض الأمور التي أوجبت خللا عنده في الاستنباط من دون أن يلتفت، فإذا عرضها على أساتذته أو من هو أقدر منه قدير شدوه إلى خلل في طريقة استدلاله وإذا شهدوا له بالوصول لملكةً الاجتهاد ورأى نفسه أنه أقدر من غيره على ملكة الاستنباط طرح آراءه لكي يعمل بها من يثبت له أنَّهُ أعلم من غيره، لأنه عليه - ما بينه وبين الله تعالى - أن يبرئ ذمته ببيان ما توصل إليه من الأحكام، والمقلّد عليه أن يسرئ ذمته إذا ثبت له أعلميته وجب عليه تقليده ابتداءً؛ ولذا يشترطون في ثبوت الأعلمية شهادة أهل الخبرة.

#### الحيثية الرابعة: (المقلدون)

أما بالنسبة لجانب المقلّد فاللاَّزم عليه إذا بلغ سن التكليف أنْ يبحث عن المرجع الأعلم لكي يقلّده إن لم يكن هو قد بلغ مرحلة الاجتهاد أو لا يمكنه العمل بأحوط الأقوال، لوجوب براءة الذمة من امتثال التكاليف الشرعية اللازم الخروج عن عهدتها بطريق مُقَرُّ من قبل المشرّع الأقدس، وليس للمقلّد أي يد في جعل المرجع مرجعًا أعلى وإنها إذا قلد الأعلم وصار له شياع في تقليد الأكثر له تكون مرجعيته عامة، وعلى المكلف اختيار المرجع للتقليد ضمن الضوابط الشرعية المذكورة في كتب الفقهاء ولا يعتمد على ضوابط الشرعية المذكورة في كتب الفقهاء ولا يعتمد على ضوابط الشرعية

استحسانية أو لرغبات شخصية أو تعصب قَبَلي أو قومي أو دوافع لا توجب براءة الذمة أمام الله تعالى والخروج عن عهدة التكاليف الشرعية، وما ذكره الأعلام من ضوابط هي (٢):

الأول: الاجتهاد: كما مرَّ تفصيل معناه فيما يخص المجتهد نفسه المجتهد نفسه ولا يكفي دعوى المجتهد نفسه الاجتهاد بحق مقلّديه، بل لا بدّ من ثبوته بأحد الثوابت الشرعية، ولا يمكن للمقلّد أن يشخصها بنفسه لعدم قدرته على ذلك؛ لأن التشخيص يحتاج كونه من أهل الخبرة، وعليه لا يصح منه التقليد، فلا بدّ أن يثبت بشهادة شاهدين عدلين من أهل الخبرة بأنه مجتهد، أو يحصل الشياع بين أهل الخبرة باجتهاده.

الثاني: العدالة: والعدالة المعتبرة في مرجع التقليد عبارة عن الاستقامة في جادة الشريعة المقدسة، وعدم الانحراف عنها يمينًا و شهالًا، بأنّ لا يرتكب معصية بترك واجب، أو فعل حرام، من دون عذر شرعي، ولا فرق في المعاصي من هذه الجهة، بين الصغيرة، والكبيرة.

الثالث: البلوغ فلا يجوز تقليد غير البالغ.

الرابع: العقل إذ يشترط في المرجع ان يكون عاقلا، فلا يصح تقليد المجنون.

الخامس: الذكورة فالا يجوز تقليد المرأة حتى للنساء.

السادس: طهارة المولد، فالا يجوز تقليد ابن الزنا.

#### على المكلف اختيار المرجع للتقليد ضمن الضوابط الشرعية المذكورة في كتب الفقهاء ولا يعتمد على ضوابط استحسانية أو لرغبات شخصية أو تعصب قَبَلي أو قومي أو دوافع لا توجب براءة الذمة أمام الله تعالى

السابع: أن لا يكون كثير النسيان على خلاف المتعارف فبلا يتمكن من تذكر فتاواه وأدلة الأحكام حين الاستنباط.

الثامن: الحياة للتقليد الابتدائي عند الأكثر، فلا يجوز تقليد الميت ابتداءً، نعم يجوز البقاء على تقليده بشروط.

التاسع: الإيهان بالله تعالى ورسوله ﷺ والاعتقاد بإمامة الأئمة الاثنى عشر الله وأنهم خلفاء النبي الأكرم اللهالية.

#### الحيثية الخامسة: (الظروف المحيطة)

قد يدّعي البعض أن هناك ظروفًا خاصة تحيط بالمجتهد تجعل له كثرة مقلدين قد لا تتيسر لغيره، وهذه الدعوى على إطلاقها ليست صحيحة، فالظروف على قسمين: قسم منها لها تأثير نسبي في تكويـن المرجـع الأعـلي، وقسـم آخـر لا تأثـير لهـا

#### القسم الأول: (التي لها تأثير نسبي)

وهذا القسم له صور عدة منها:

١- شهادة المرجع الأعلى السابق للاحق بالمكانة العلمية والفضل وإجازته له بالاجتهاد، وحيث إن المرجع الأعلى السابق لـ أكثر المقلّدين

فمن الطبيعي رجوعهم إليه بعد تشخيص مقلدهم لهم فضله وعلمه لاطمئنانهم بتشخيص مرجعهم.

٢- كثرة طلابه من أهل الخبرة المتدينين المعروف عنهم الاستقامة والصلاح الذين لا يخافون في الله لومة لائم فيشهدون لأستاذهم بالأعلمية لكي تبرأ ذمتهم أمام الله تعالى ولا يكون غرضهم غير رضا الله تعالى فيحصل شياع عند أهل الخبرة بأعلميته.

٣- كثرة مؤلفاته العلمية وبحوثه المطبوعة التي يسهل على أهل الخبرة الاطلاع عليها ومقارنتها مع مؤلفات غيره بحيث يمكنهم الشهادة بأعلمية مؤلفها وبراءة الذمة بتقليده.

#### القسم الثاني: (ما ليس له تأثير)

بعض هذه الظروف لا يكون سببًا أصلًا، بل تكون من شؤون المرجع الأكثر تقليدًا كوجود الدعم المادي، فإنه ليس له تأثير لو أريد به الدعوة للمرجع إلا مؤقتًا وعلى ضعاف النفوس، نعم بعد أن يكثر مقلدوه ويلتزمون بأداء الحقوق الشرعية له تتكون لديه مؤسسات مالية لدعم الفقراء والحوزة والمذهب فتُعرف خدماته، ولكن هذا متأخر عن فرض اجتهاده ومعرفة أعلميته، ومنها العلاقات الاجتماعية فإنها بعد أن يكون مرجعا وله كثرة مقلدين من الطبيعي أن يكثر زائروه ومحبوه ومن يرغبون التقرب منه لمقامه، فيعرف الناس اكثر

بسبب كثرة لقاءاته.

وأما غير ذلك من العوامل كتدخل المحيط الخارجي، أو جهاتٍ متنفذةٍ سياسيةٍ أو غيرها فهذا مما لا يمكن أن يحقق مرجعية لا عليا ولا غيرها، خصوصا إذا كان السعي لها بهذه الطرق الملتوية فتفقد التسديد الرباني الذي ذكرناه أولًا.

كما أننا قد مر علينا تاريخ مراجعنا العظام ولم نشهد أيَّ عامل محيط أثّر في اختيار المرجع غير ما أشرنا إليه من أسباب، بل إذا كان السعي بهذه الأمور الدنيويَّة يكون مصيرها الأفول سريعًا وانكشاف الحقيقة لعموم الناس التي تتخلى عنه بعد عدم تلمسهم صدق نيته مع الله، وكذلك الله تعالى لا يهدي كيد الخائنين الساعين للشهرة من طرق ملتوية غير شرعية.

وهذا هو الذي حفظ لنا المرجعية والمذهب طوال هذه السنين رغم الحرب الشعواء على المذهب ومراجعه، فصِدْقُ نيَّتِهم لله تعالى وعملهم من أجله ومن أجل إبراء ذمتهم امام الله تعالى يأخذ الله بأيديهم، حفظ الله مراجعنا العظام ورحم الله الماضين ووفقنا لخدمة الدين وشريعة سيد المرسلين.

#### ختامًا:

بعد أن اتضح ما ذكرناه فقد يرد للذهن سؤال هل هناك عنوان أو منصب أو موقع يسمّى المرجع الأعلى؟

طبعا لا يوجد عنوان يلزم إشغاله ولا منصب ولا موقع، وإنها هو مصطلح يطلق على المرجع

الذي يكون له نسبة التقليد في جميع العالم الشيعي أكثر من غيره، ولو كان هناك عنوان لا بـد مـن إشغاله لا ينفع التفكير بمن يكون بديلا عن المرجع عند كبر سنّه؛ لأن الأعهار بيد الله تعالى فلا بد من التفكير به من أول يوم يكون فيه مرجعاً أعلى مَن يكون بديله لأن الموت لا يعرف صغيرًا أو كبيرًا، وحيث لا وجود لهذا العنوان فيكون التفكير ببديل عن المرجع الأعلى عقيمًا؛ لأنه لا مانع أن يكونً بعد وفاة المرجع الأعلى مراجع متعددون وكلّ مقليد يرجع لمرجعه ولايلزم وجود مرجع واحد يكون له مقلدون أكثر من غيره، فلا حيرة ولا خلاف ولا تبقى الأمة والمذهب بلا راع؛ لأنّ كل مقليد يرجع لمقلده فإذا صار بعد ذلك مرجع له مقلدون أكثر بوضوح من غيره يكون لقب المرجع الأعلى منطبقًا عليه، وعليه في ايحاول البعض من ضرورة أن نعرف من سيكون المرجع الاعلى بعد المرجع الفعلي مما لا جدوى منها، بل هي خلاف المنطق والأدب مع المرجع الاعلى بل ينبغي الدعاء له بطول العمر في خدمة الدين والمذهب.

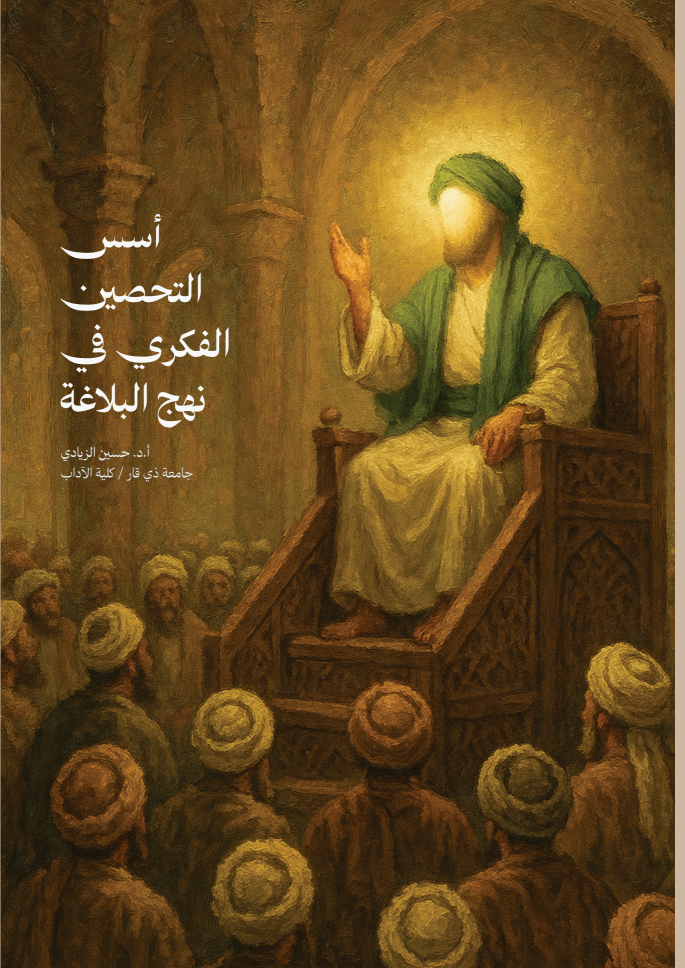
ثم هذا البحث بالنسبة للموجودين فعلًا الذين يحتمل موتهم قبل المرجع كها هو المتوقع لكل أحد لا قيمة له و لا أثر، وبالنسبة لمن يكون موجوداً بعد فقد المرجع - لا سامح الله - هو اعرف حينه بالحال؛ لعدم قيمة تشخيصنا الفعلي مع فرض إمكان التغيير في أيَّة لحظة حفظ الله مراجعنا من كلِّ سوء والحمد لله رب العالمين.

١- ظ: المرجعية وقضايا أخرى: ٥١-٥٢.

٢ - ظ: السيستاني، على الحسيني، منهاج الصالحين: ١/٥.

# بلسانٍ علويٌّ مبين

أ.د. حسين الزيادي جامعة ذي قار / كلية الآداب ■ أسس التحصين الفكري في نهج البلاغة



#### ما التحصين الفكرى؟

اكتسب التحصين الفكرى أهمية استثنائية في عصر تماوجت فيه الاتجاهات الفكرية في ظل افرازات العولمة، وشهد صراعاً ايدلوجياً عميقاً، نشأت بسببه حركات متطرفة وتيارات منحرفة، مهدت لظهور موجات من الإرهاب الفكري والديني والسلوكي، فضلاً عن المشاكل والانتهاكات الجنائية، والاقتصادية، والمشكلات الاجتماعية كالانتحار، والإلحاد، والعنف، والإدمان، وغيرها كثير؛ وهي نتاج أفكار ضالة وهدامة وجدت لها موطأ قدم بسبب الاختلال والقصور في منظومة التحصين الفكري، الأمر الذي يتطلب أن تواجه تلك الاعتقادات بفكر نير قويم أساسه القرآن الكريم وفلسفة أهل الست المنافقة.

يعدّ نهج البلاغة خير معبر عن فلسفة أهل البيت عن كونه ترجمان القران، لذا اقتضت الضرورة العلمية أن تصنف خطب هذا السفر الخالد وكلماته تصنيفا موضوعيا بحسب القضايا التي عالجها أو تعرض لها، وعلى رأسها مسألة التحصين الفكري.

لم يحظ مفهوم التحصين الفكري بمعناه الحالى بتعريف متفق عليه لأنه من المفاهيم الحديثة نسبياً، وهـو يعبر عن حصانـة الفرد والأمـة اتجاه الأفكار والتيارات المنحرفة والأزمات الفكرية والعقائدية (١)، ويهدف التحصين الفكريّ إلى تسليح الفرد بمقومات الفكر والثّقافة ليحافظ المسلمون على أصالتهم وثقافتهم النّوعية ومنظومتهم الفكرية (٢)، المنبثقة من القرآن الكريم وسنة النبي 

يُعـــدُّ نهــج البلاغة للإمــام عــلي بن أبي طالب عللياً من المصادر التي تكتنز أساليب فكرية عميقة تسهم في تحصين الأفراد والمجتمعات ليكونوا صداً أمام الأفكار الدخيلة والثقافات المنحرفة، فضلاً عن كونه ومنهجاً شاملا لتكامل البشرية، وسيبقى على مر العصور نوراً تشرق به دروب العارفين.

ونهج البلاغـة في بنائه الأخلاقي للإنسـان جاء بےکل مے ہے راق ومتحضر ومسایر للتطور البشري، ورسم للإنسان حياة تغلفها كل المعانى الإنسانية.

يعكس الإمام الشيار ووية شاملة للتحصين الفكري، فهناك جمع بين العلم والفكر من جهة، وبين التقوى والانحرافات الفكرية، ويضع منهجاً واضحاً وإرثاً فكرياً يمكن للمربين الاستفادة منه لتحقيق السلام الداخلي والمجتمعي، وتحصين أبنائهم وعوائلهم من الفتن والشبهات، وفي مجال التحصين الفكري ركز الإمام المسلمة على محاور عدة نذكر منها:

#### التحذير من الجهل وتعزيز المعرفة

أيعد الجهل في نظر الإمام على العدو الأول للعقل والفكر، إذ قال الله : ((الناس أعداء ما جهلوا)) (")، يوضح الإمام أن عدم المعرفة يُؤدي بكل أحواله إلى الانحراف عن الحق، فالإنسان يتعامل مع ما يجهله تعاملاً عدائياً، وهذه حقيقة تنسجم مع قوله تعالى هربَّلُ كَذَّبُوا بِها لَمْ يُعِطُوا بِعِلْمِهِ ﴾ [سورة يونس : ٣٩]، فالجهل كها عبر عنه الله (موت يونس : ٣٩]، فالجهل كها عبر عنه العقل أن العلم هو الرئيسة لحهاية العقل من الانحراف الوسيلة الرئيسة لحهاية العقل من الانحراف والشذوذ والفساد، فالتحصين الفكري يجب أنْ يبنى وفق أسس علمية رصينة، فقال الله العقل (العلم مصباح العقل) (أ).

وب إنَّ الانحراف الفكرية ظلام فإن العلم حصائة فكرية يني طريق سالكيه، وقريب من ذلك قوله الله في أحدى خطبه: ((العقل دليل المؤمن))(٥)، بوصف العقل الوسيلة الرئيسة لفهم الشريعة ومواجهة التحديات الفكرية وهو بمعنى الحصن والملجأ، ولا يخفى على أحد أن العلم مفتاح كل خير، لما له من أهمية كبيرة في الوصول إلى الكمال الانساني، فالإنسان العالم يرى الأمور

غير الـــذي يراها الإنســـان الجاهـــل، وبالتالي فالعالم أكثـــر حصانة مـــن الجاهل.

لكن مع تأكيد الإمام الله على طلب العلم فانه يشير إلى ضرورة أخذه من أهله ومنبعه وأصله وموطنه الذي يتمثل بمحمد وآل محمد الله ولعل الإمام أشار إلى ذلك في مورد آخر من النهج فقال ضمن كلام لله عن قبل أنْ تُشْغَلُوا بِأَنْفُسِكُمْ عَنْ مُسْتَثَارِ الْعِلْم مِنْ عِنْدِ أَهْلِه))(١).

إن وجود العلم من غير منابعه يعد وبالأ على صاحبه، كم أشدر لذلك عليه قائلا: ((العَقَدُ لُ لَم يَمِنِ عَلَى صاحبه قَدُ وَالعِلمُ مِن غَدِي عَلَى ع

وتأسيساً على ما تقدم فإنّ التحصين الفكري يستلزم الأخذ بالعلوم من منابعها الأصلية لأنها محاطة بالحكمة الإلهية فلا زيغ فيها واعوجاج ولا زيادة ولا نقصان.

إنّ الانتهاء لأهل بيت النبوة هي الانتهاء السليم والواعي، الذي أمر به الله تعالى بقوله ويَا الله وكُونُوا مَعَ الله وكُونُوا مَعَ الصَّادِقِينَ ﴾ [التوبة: ١١٩].

#### تقوى الله عز وجل:

التقوى من الوقاية أو الحنر والاحتراز، وهي ضانة للإنسان من الزلل والفتن لأنها

يُعدُّ نهج البلاغة للإمام علي بن أبي طالب الله من المصادر التي تكتنز اساليب فكرية عميقة تسهم في تجصين الافراد والمجتمعات ليكونوا صدأ أمام الأفكار الدخيلة والثقافات المنحرفة.

تولُّد قـوة روحية لدى الإنسـان، إذ يقول تعالى: ﴿ إِنْ تَتَّقُوا اللَّهُ كَبْعَـلْ لَكُمْ فُرْقَاناً وَيُكَفِّرْ عَنكُمْ سَــــيِّنَّاتِكُمْ وَيَغْفِرْ لَكُـــمْ وَاللَّهُ ذُو الْفَضْلِ الْعَظِيم ﴾ [الأنفال: الآية: ٢٩]، فتقوى الله تودي بالضرورة إلى العمل الصالح، وفي الوقت نفسه تقود إلى الفكر السليم والبعد عن الانحراف الفكري، وتمنع الإنسان من الوقوع في كل ما من شانه أن يؤثم قلبه، وكلم كانت التقوى أكمال كان البعد عن الانحراف أوسع، وقد أشار الإمام أمير المؤمنين عليه إلى هذا المعنى، إذ اعطي للتقوى مفهوماً واسعاً فقال عَلَيْهِ: ((اعْلَمُ واعِبَادَ اللهُ أَنَّ التَّقْ وَى دَارُ حِصْنِ عَزِيزٍ، والفُجُورَ دَارُ حِصْــَـنِ ذَلِيلِ لا يَمْنَـــعُ أَهْلُهُ، وَلَا يُحْرِزُ مَـن أَجل إلَيْـةِ، أَلاَّ وبالتَّقْـوَى تُقْطَعُ حَمَةُ الخَطَايَا، وباليَقِينِ تُدرَكُ الغايَةُ القُصْوَى))(٩).

إن التمسك باهل البيت (عليهم السلام) منجاة من الفتن والانحراف لأنهم بوصلة المؤمن للاستدلال على الطريق القويم.

نلحظ أنَّ الإمام عَليَّا في نص آخر من نصوص نهـج البلاغة يعطف نظره إلى الناحية الروحية والنفسية والمعنوية للتقوى وآثارها في الروح، بحيث تبعث فيه الإحساس بالطريق السليم، فيقول عليه: ((فات التقوى في اليوم الحرز والجُنّ َة، وفي غد الطريق إلى الجنة) (١٠٠)، وبعبارة أخرى أنَّ التقوى هي الحصن المنيع الذي يصون الإنسان أمام الانحرافات الفكرية، لهذا السبب وصف أمير المؤمنين على التقوى بأنَّها الحصن الذي يقى الإنسان أخطار الزلل والانحراف وذلك التَّقْــوَى دَارُ حِصْن عَزيــز، والفجور دار حصن ذليل لا يمنع أهله ولا يحرز من لجاً إليه، ألا وبالتقوى تُقطع حمَّة الخطايا، وباليقين تدرك الغاية القصوى)(١١)، وقال (عليه السلام) في موضع آخر ((ولا مَعْقللَ أَحْصَن مِنَ السورَعِ))(١٢).

#### التحذير من الفتن والانحرافات الفكرية:

يسعى مثيرو الفتن أن يلبسوا الباطل لباس الحق ويتظاهروا بالتدين والعدالة، فالعامل الأهم لديهم هو امتزاج الحق بالباطل وتقويض مبادئ الدين والتشكيك بالمسلمات، والفتن باب من أبواب الانحرافات التي لا تجد لها مكاناً مع قوة التحصين الفكري، وفي تاريخ الإمام أمير المؤمنين عَاليَّا دعوة إلى التمسك بسفن النجاة وهم أهل بيت النبوة الله وإلى ذلك اشار عليه في نهج البلاغة إذ قال: ((أُيّها الناس، شقوا أمواج الفتن بسفن النجاة، وعرّجوا عن طريق المنافرة، وضعوا عن تيجان المفاخرة)(١٣٠).

ويقول عَلَيْهِمْ فِي مورد آخر: ((إِنَّمَا بَدُءُ وُقُوعِ الْفِتَنِ أَهْوَاءٌ تُتَبِعُ وَأَحْكَامٌ تُبْتَدَعُ يُخَالَفُ فِيهَا كِتَابُ الله وَيَتَوَلَّى عَلَيْهَا رِجَالٌ رِجَالٌ رِجَالًا عَلَى عَلَيْهَا رِجَالٌ رِجَالٌ رِجَالًا عَلَى عَلَيْهَا رِجَالٌ رِجَالٌ وَجَالًا عَلَى غَلَيْهَا وَيَتَوَلِّى عَلَيْهَا رِجَالٌ رِجَالًا عَلَى غَلَيْهَا لِجَالٌ وَجَالٌ وَعَلَى مِزَاجِ اللهُ فَلَوْ قَلْ الْبُوتَادِينَ وَلَوْ قَلْ الْمُتَادِينَ وَلَكِنْ مُولَا الْقَطَعَتْ عَنْهُ أَلْسُن كُلُوتُ وَمِنْ اللهُ الْمُعَانِدِينَ وَلَكِن نُ يُؤْخَذُ مِنْ هَذَا ضِغْتُ فَيْمُ وَمِنْ الله هَذَا ضِغْتُ فَيُمْزَجَانِ فَهُنَالِكَ يَسْتَوْلِي الشَّيْفِي الشَّيْفِي الشَّيْفَ فَيْمُ مِنَ الله عَلَى الْمُتَعْمِقُ مُنَ اللهُ الْمُتَعْمِقُ مَنَ اللهُ الْمُعْمَى ) (١٤).

إن التمسك بأهل البيت الملكي منجاة من الفتن والانحراف لأنهم بوصلة المؤمن للاستدلال على الطريق القويم، كها في قول أمير المؤمنين (عليه السلام) ((نحن الشعار والأصحاب، والخزنة والأبواب، ولا تؤتى البيوت إلا من أبوابها، فمن أتاها من غير أبوابها سمى سارقا))(١٥٠).

ويقول عليه في موضع اخر: ((كُنْ في الفِتْ في الفِتْ في الفِتْ اللَّبُونِ، لا ظَهْرٌ فَيركُبَ، ولا ضَرْعٌ فَيُحْلَبَ)) (١١٠).

قدم الإمام على بن أبي طالب عليه في نهج البلاغة توجيهات عظيمة وتحذيرات واضحة من الانحرافات الفكرية والعقدية، مشيراً إلى خطورة على الفرد والمجتمع، إذ كانت دعوته

لتجنب الحركات المنحرفة نابعة من إيهانه العميق بأن الفتن الفكرية والأيديولوجيات الباطلة تنزرع الفُرقة والفساد وتؤدي إلى الابتعاد عن الحق.

١. عبد الرحمن اللويحق، الامن الفكري في ضوء السنة النبوية :١٠٥٥

٢. عبدالرحمن بت عبدالعزيز السديس، الأمن الفكري: ٥٠٠ م.

٣. صلاح الفرطوسي، نهج البلاغة من كلام امير المؤمنين
على بن ابي طالب، ٣٠ / ١٥٦.

٤. الريشهري، ميزان الحكمة: ٣/ ٢٠٦٢

٥. المصدر نفسه: ٣/ ٢٠٣٧

٦. نهج البلاغة ٢٠٢/١

٧. الريشهري، العقل والجهل في الكتاب والسنة: ٢٧.

٨. الريشهري، ميزان الحكمة: ٣/ ٢١٠٤

٩. نهج البلاغة: ٢/ ٩٤

١٠. نهج البلاغة: ٢/ ١٣٤

١١. نهج البلاغة: ٢/ ٥١

<sup>11.</sup> صلاح الفرطوسي، نهج البلاغة من كلام امير المؤمنين على بن ابي طالب: ٣/ ٢١٨.

١٣. نهج البلاغة: ١/ ٢٠٠٠.

١٤. نهج البلاغة: ١/ ٢٦٩.

١٥. ابن أبي الحديد، شرح نهج البلاغة: ٩/ ١٦٤.

١٦. نهج البلاغة: ٣/ ١٠٣.

### مناهج الحياة (طاعة الله)

من كلام لأمير المؤمنين علي بن أبي طالب عللسلام في نهج البلاغة

قَالَ عَلَيْ : ((احْذَرْ أَنْ يَرَاكَ اللهُ عَنْدَ مَعْصِيَتِهِ وَيَفْقِدَكَ عِنْدَ طَاعَتِهِ فَتَكُونَ مِنَ الْخَاسِرِين، وَإِذَا قَوِينَ مِنَ الْخَاسِرِين، وَإِذَا قَوِينَتَ فَاضْعُفْ قُوينَ مَعْضِينة الله مَعْضِينة الله كَانَ مَعْصِينة الله كَانَ عَنْ مَعْصِينة الله كَانَ الله كَان

وقَالَ اللَّهِ : ((عَلَيْكُمْ بِطَاعَةِ مَنْ لَا تُعْذَرُونَ بِجَهَا لَتِهِ )).

وَقَالَ عَلِيا ( ( لَا طَاعَةَ لَحِدُلُوقٍ فِي مَعْصِيةِ الْخَالِقِ)).

وَقَالَ عَلَيْهُ: ((إِنَّ اللهُ شَبْحَانَهُ جَعَلَ الطَّاعَةَ غَنِيمَةَ الْأَكْيَاسِ عِنْدَ تَفْرِيطِ الْعَجَزَةِ)).

وَقَالَ اللَّهِ : ((إِنَّ أَعْظَمَ الْحَسَرَاتِ يَسَوْمَ الْقِيَامَةِ حَسْرَةُ رَجُلِ كَسَبَ مَالًا فِي غَسِيْرِ طَاعَةِ اللهَّ فَوَرِثَهُ رَجُلُ فَأَنْفَقَهُ فِي طَاعَةِ اللهَّ سُبْحَانَهُ فَدَخَلَ بِهِ الجُنَّةُ وَ رَجُلُ الْأَوَّلُ بِهِ النَّارَ)).



## الصراط المستقيم

السيد أبو الحسن حميد المقدس الغريفي أستاذ البحث الخارج في الحوزة العلمية في النحف الأشرف البُعْدِ الثقافي والعمل التثقيفي
في سيرة الإمام أمير المؤمنين عليها

د. حسن بشير جامعة الامام الصادق (عليه السلام) / طهران تطبيق منهج العدالة
في فكر أمير المؤمنين عليها

# البُعْدِ الثقافي والعمل التثقيفي في سيرة الإمام أمير المؤمنين عليها

السيد أبو الحسن حميد المقدس الغريفي أستاذ البحث الخارج في الحوزة العلمية في النجف الأشرف

قدر المستطاع تسليط الضوء على البُعد الثقافي والعمل التثقيفي في سيرة أمير المؤمنين عَلَيْكُمْ في مختلف مجالات الحياة بلحاظ كونها محط نظر عقلاء الناس ومثقفيهم وتأملهم فيها لسعة آفاقها العلمية والمعرفية والميدانية.

#### الثقافة لغةً واصطلاحًا:

حينها نتكلم عين الثقافة لا نريد منها وصف أمــير المؤمنين عليه بالرجــل المثقــف؛ لأنَّه أرقى وأسمى من أن يوصف بذلك؛ لكونه الرجل العالم العارف في جميع أمرور الحياة وما قبلها وما بعدها بنحو تفصيلي بلحاظ علمه اللدُّنِّي، وهذه الصفة العلمية والمعرفية من مختصات الرسول الله أهل البيت الله الذين لا يُقاس بهم أحد من عامَّة الناس، وعليه لا يصح وصفهم بالمثقفين؛ لأنَّ الثقافة في بُعُدها العام أنْ تكون لك معرفة في الجملة عن غالب الأشياء با لا تصل إلى العمق والتفصيل، بخلاف التخصص الذي يعرف فيها المتخصص كُلُّ شيء عـن شيء واحد، وأمَّا الحال بالنسـبة إلى لا يعنى البُعْدِ الثقافي أنْ نحصر حركة أمير المؤمنين عَلَيْهُ فِي زاويةٍ معرفيةٍ ضيِّقةٍ وبالمعنى المتداول بين الناس؛ لأنَّ الثقافة مفهوم واسع تستوعب في أبعادها وحركتها تنظيم ومراعاة حياة الإنسان كفرد ومجتمع وشعب في مختلف المجالات العامّة بما يضمن الحقوق ويُقيم العدل، ويُحصِّن الأمـة فكرياً وأمنياً وعسكرياً واقتصادياً ليحفظ نظامها وسيادتها وعزّتها، وهذا يتطلب قيادة رسالية قوية وأمينة ومخلصة، ولم يذكر التأريخ الإسلامي شخصية بعد رسول والقيادة والعمل الميداني والحِنْكَة السياسية والحربية وتدبير شـــؤون الأمة ورعاية مصالحها إلآ أمير المؤمنين التي رغم وجود أخطر التكتلات الحزبية الداخلية في حياته كالناكثين والقاسطين والمارقين، فضلاً عن الخطر الخارجي، حيث شَكُّلُوا عائقاً شرساً لمنع تحقيق طموحاته الرسالية في خدمة الإنسانية جمعاء، حتى صار أعجوبة الدهر في سياسته ونضاله وعدله ومقاومته للفساد والانحراف؛ ولذا سنحاول

إنَّ التثقيف العَلَوي أخذ مساره الإنسانيَّ بين الشعوب؛ ليكون أنموذجا واعياً يتطلع نحوه العقلاء في مسيرتهم الحياتية الفكرية والعملية لكونه يُمَثِّل الإسلام الأصيل.

أمير المؤمنين عليه فهو يعرف كُلَّ شيء عن كُلِّ شيء عن كُلِّ شيء عن كُلِّ شيء بالتفصيل.

وبالتالي فهـو يفيض مـن علومـه ومعارفه وأخلاقياته وسياساته على الناس با يجعلهم مُحَصَّنين بثقافة ذات بُعْد انساني يستوعب البشرية جمعاء، إلا أنّ انحراف الكثير من الناس عن هـذا الفيض ولجوئهم إلى مشارب مختلفة لدواعى قبلية وعصبية وأهرواء وأمزجة ومصالح ضيِّقـــة مع قصـــور مداركهم بما يُكســـبهم أفكاراً وقيهاً وممارسات مختلفة ومتنوعة ومتضادّة، يكاد لا يتفقون إلا في قضايا ومسائل قليلة جداً لكثرة اختلافهم في المفاهيم وتشخيص المصاديــق وتحديد آليات العمل والمارسـات على أرض الواقع لتنشأ عن ذلك ثقافات مزيَّفَة وتحدث الخلافات وتشييع النزاعات والصراعات لتعارض مراكز معلوماتهم ومعارفهم فيحصل التناقيض في الأفكار والمبادئ والقيم والأخلاق، كما تلحظ التضاد في المصالح وإتِّباع السياسات. وهـذا في واقـع الحال ليـس مـن الثقافة في شيء، وإنها هو خروج عن دائرة العلم والمعرفة والمارسة الحَقّة والعادلة، فتكون عبارة عن أوهام وأباطيل وسفسطات ما أنزل الله بها من سلطان، وبالتالي فإنَّ التثقيف الصادر عن الأئمة الهداة هو بالضد من التجهيل الذي

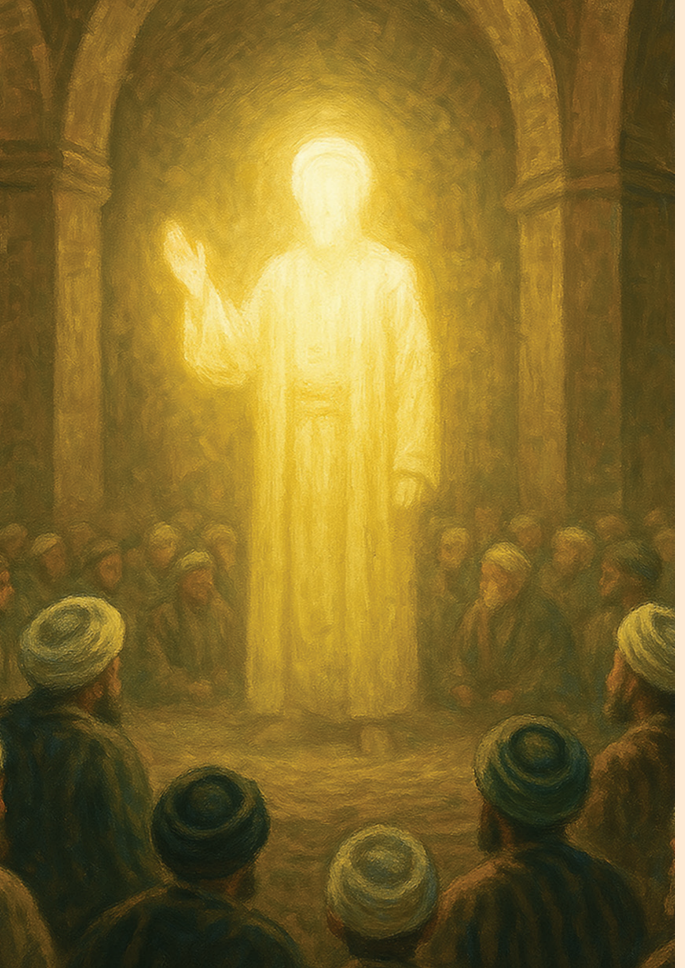
يصدر عن أئمة الضلال.

ومن هنا لابد من تعريف الثقافة لغة واصطلاحاً باعتبار ما عليه غير المعصوم من الأفراد والمجتمعات مما تكتسبه من علوم ومعارف وفنون ذات بُعْد محدود ومن مصادر مختلفة وثقافات متناقضة فكراً وممارسة.

فالثقافة لغة لها معانٍ متعددة إلا أنّ المعنى العام والمناسب للمقام كا في الصحاح أنْ يقال: ((ثقف الرجل ثقف وثقافة، أي صار حافقا فطناً))(۱)، وقال الفراهيدي: ((والثقف مصدر الثقافة، وفعله ثقف إذا لزم، وثقفت السيء وهو سرعة تعلمه. وقلب ثقف أي سريع التعلم والتفهم))(۱)، وقال ابن منظور في لسانه: ((وثقف أيضا ثقفا مثل تعبب تعبا أي صار حافقا فطنا، فهو ثقف، وثقف مثل حذر وحذر وندس وندس، ففي حديث الهجرة: وهو غلام لقن ثقف أي ذو فطنة وذكاء، والمراد أنه ثابت المعرفة بما يحتاج إليه)(۱).

وأمَّا الثقافة بحسب الاصطلاح فلها تعريفات متعددة لتعدد الاتجاهات الفكرية والحدود التصورية، منها ما قيل بأنَّها: ((مجموعة الأعراف والطرق والنظم والتقاليد التي تميز جماعة أو أمة أو سلالة عرقية عن غيرها، وعلى مستوى الفرد يطلق اللفظ على درجة التقدم العقلي التي حازها، بصرف النظر بالطبع عن مستويات الدراسة التي أنجزها))(1).

ولكنَّ الثقافة في حدّ ذاتها وكمفهوم معرفي وسلوكي لا ينبغي أنْ يخرج عن دائرة الحذاقة والفطنة والذكاء الذي يؤدّي بالفرد والمجتمع نحو الصلاح والإصلاح، وبها يصح وصفه



إِنَّ البُّعْدِ الثقافي الذي أشاعه أمير المؤمنين عَليِّهُ بِين الناس جميعاً لم يكن متأثراً بالقبليات والموروثات، ولم يصدر عن التصورات المتوهمة والرغبات الضيّقة والتجارب الناقصة، بل هو مُنْجزُّ قائمٌ بذاته يحكى الواقع الذي ينبغى على الإنسانية أن تؤمن به وتسلكه في خطابها وسلوكها ومعاملاتها.

> بالفكر الإنساني العابر للحدود والمتجاوز للانقسام والخلاف؛ إذ ليست الأفكار والأعراف الفاسدة والنظم الفاشلة والتقاليد البالية والتشريعات الظالمة التي تتميز بها جماعة أو أمّة أو سلالة عرقية عن غيرها يصح وصفها بالثقافة، بل هي جهل بسيط أو مركب أو ممارسات ضالَّة أو عدوانية وظالمة، وبذلك فإن القول بتعدد الثقافات هو خطأ شائع؟ لأنَّ الجهل بقسميه والضلال والظلم والعدوان لا يُنتــج علــــــاً ومعرفة وســـــلوكاً قويــــــاً بل هو فساد وانحراف وفق المعايير الإنسانية وإنْ اتفق الجاهلون والظالمون على ذلك، حيث لا يمنحهم الاتفاق صفة الثقافة بل هي جهالة، كلم أنَّ التثقيف هي بالضد من التجهيل.

> وعموماً فإنَّ الثقافة إنَّما هي منطق رسالي ورؤية عالمية مصدرها الحق الإلهي تتجسد فيه المعايير الدينية والعلمية والمارسات الاجتماعية والأخلاقية الأصيلة والمتوائمة مع الفطرة الإنسانية، وبا يُعطى معنى رسالياً للحياة، وبُعْداً تكاملياً للإنسان، وتفاعلاً حقيقياً بينها في حركة مترابطة تُستثمر في بناء حضارة عالمية عابرة للحدود تشترك فيها الإنسانية لوحدة أهدافها إذا ما التزم الجميع بالبُعْد الثقافي

الإنساني المبنى على المعرفة، والعلم، والحق، والعدل، والمساواة، والحريّة المنضبطة، واحترام الحقوق، وأداء الواجبات، والتكافل، والتناصح، ونصرة المظلوم وردع الظالم و....

#### الثقافة العلوية:

بطبيعة الحال فإن البعد الثقافي الذي أشاعه أمير المؤمنين ﷺ بين الناس جميعاً لم يكن متأثراً بالقبليات والموروثات، ولم يصدر عن التصورات المتوهمة والرغبات الضيّقة والتجارب الناقصة، بل هو مُنْجز قائم بذاته يحكى الواقع الذي ينبغى على الإنسانية أن تؤمن به وتسلكه في خطابها وسلوكها ومعاملاتها، وكان سلام الله عليه مُجُسِّداً لكل المعايير والموازين الإنسانية في نطقه وصمته، وحركته وسكونه، ونومه ويقظته، وحبّه وبغضه، وعطائه ومنعه ، وسلمه وحربه، حتى وُصِف بالقرآن الناطق، وبأنَّه قرآن يمشي على الأرض، وأنَّه مصع الحق، والحق معه، فصـــار عَلَيْكُم ميزاناً يُعْرَف مـن خلاله الحق والباطل، والعلم والجهل، والعدل والظلم، والثقافة وأضدادها كالأُميّة والحُمْق والغباوة، و ما إلى ذلك.

وعموماً فإنَّ التثقيف العَلَوي أخذ مساره

الإنساني بين الشعوب ليكون أنموذجا واعياً يتطلع نحوه العقلاء في مسيرتهم الحياتية الفكرية والعملية لكونه يُمثِّل الإسلام الأصيل، والواقع الإنساني الشامل لجميع مناحي الحياة في أبعاده المختلفة.

إذن أمير المؤمنين علي ذلك الإنسان الرسالي والميزان العادل الذي حمل الدين والمعاني الإنسانية عن علم ودراية بنحو تفصيلي وأدّى ذلك بأمانة وإخلاص على أكمل وجه وأحسن أداء؛ ولذا تجد خطاباته وسلوكياته ومعاملاته تعكس الصورة الناصعة للنظام الإسلامي الذي لا تنحصر ثقافته على حدود جغرافية معيّنة ومناطق ضيّقة ومجتمعات خاصّة بل تعامله مبني على نشر الثقافة الموضوعية الهادفة وتثبيت أسسها في بُعدها الإنساني الصالحة للبشرية جمعاء.

الأأنَّ انحراف الغالب من البشرية عن هذه الخطوط الرسالية لدواعي خاصة وضيقة وجهل وغباء وما إلى ذلك رغم وضوحها وصلاحها كان تحت ذرائع واهية ومسوعات ذات بُعد سفسطائي كدعوى تغير الثقافات بتغير الزمان والمكان مما جعلهم يمنحوها طابع الانقسام الإيجابي، علماً أنَّ ما تحمله المجتمعات والشعوب من أعراف وعادات ونُظُم وأفكار يختلف بعضها عن بعض في داخل المجتمع الواحد فضلاً عن الشعب، حيث لا ضوابط تحدهم ولا موازين يستندون إليها، مما جعلها خليطاً من الصحيح والفاسد، والحق والباطل، والعدل والظلم بحسب متابعتهم للتصورات الوهمية والأمزجة والمصالح الضيقة وتقليد

الآخر عُميانًا، إنْ لم نَقُلِ أنَّها بالضد التام من التثقيف العَلوي.

ولكن للاء يواجهون المنهج التثقيفي الرسالي فقد نشأت لديهم ضرورة وضع تصنيفاتٍ مختلفةٍ للثقافة كنوع من التحايل الفكري كالقول بالثقافة الغربية، والثقافة الشرقية، والثقافة الدينية واللادينية، والثقافة البوذية والهندوسية والسيخية ، وما إلى ذلك، فيُعطى لكل مجتمع وشعب وأمّة خصوصية تكون مشروعة له ويتميز بها عن الآخر في كثير من المبادئ والقيم والأخلاق والأعراف والعادات والنظم بعد نفيهم لوجود معرفة مطلقة إيهاناً منهم بنسبية المعرفة والحقيقة لثبوت الكثير من الحقائق والمعارف المطلقة المتعلقة بالخالق جـــلّ وعلا والوجــود بل وجود البديهيات والحسابات الرياضية والهندسية التي لا تقبل الشـك والخطأ، إضافـة إلى ذلك وقوعهم في مغالطات فاضحة وهي أنَّهم في الوقت الذي ينفون وجود حقيقة أو معرفة مطلقة نجدهم يؤمنون بنسبية المعرفة بنحو مطلق أي أنَّ نظرية النسبية لديم تُمثِّل حقيقة مطلقة، وهذا خُلف و اضح.

الجوهري، الصحاح: ٤/ ١٣٣٤، الفيروز آبادي، القاموس المحيط: ١٢١/٣

٢. الفراهيدي، كتاب العين: ٥/ ١٣٩.

٣. ابن منظور، لسان العرب: ٩/ ١٩.

مجموعة مؤلفين، موسوعة المفاهيم الاسلامية العامة:



## تطبيق منهج العدالة في فكرأمير المؤمنين عليها

تعتبر عدالة الإمام علي بن أبي طالب عليه من أبرز الصفات التي تميَّزَ بها، وقد تجلَّت هذه العدالــة في مختلــف جوانب حياته، ســواءً في زمن حكومته أو قـــِــــل ذلك، فقد اشــتهر عَلِيَهِمْ بحرصه الشــديد علــي تطبيق العدل والمســاواة بــين الناس، وعــدم التمييز بينهم بســبب اللون أو الجنس أو العــرق أو الدين.

الهدف من هذا المقال هو تقديم صورةٍ واضحةٍ عن عدالة الإمام علي عليه التي تُعد من أبرز صفات الاســـلام، وما أحوجنــا اليوم إلى العدالـــة في عالمنا الحاضر.

سنقدم في هذا المقال بيانات ومصاديق مهمة من عدالة الإمام على الله ليكون مرجعا يحتــذي به القادة والمســؤولون، وبطريقة منهجية تحليلية إذ ســيتم تحليل النصوص الواردة في المصادر المختلفة واستخلاص النتائج منها.

#### مفهوم العدالة عند الإمام على علي السلام:

إن مفهوم العدالة عند الإمام على الله هو مفهوم شامل وعميق يتجاوز المعني التقليدي للعدالة كالإنصاف والمساواة وتطبيق القوانين، بل هـو قيمة إنسانية وأخلاقية عالية، وأساس لبناء مجتمع إسلامي سليم ومزدهر، لكننا بالرغم مرًن ذلك سنبحث المفاهيم المختلفة التي تعكس بعض المعاني التي يحملها مفهوم العدالة.

يَعتب الإمام على عليه الإنصاف جوهر العدالة، ويعنى بذلك إعطاء كلّ شخص حقه كاملاً غير منقوص، وعدم التمييز بين الناس في المعاملة

#### أسس العدالة عند الإمام على عَلْيَكْمُ:

يَعتب الإمام على عَلْكِين العدل الإلهي هو أساس العدالة على وجله الأرض، حيث يؤكّد على أنَّ الله تعالى عادلٌ في خلقه وتدبيره، ويهدى الناس على الاقتداء بالعدل وأن لا يظلم بعضهم

المساواة: يؤكّد أمير المؤمنين علي الله على مبدأ المساواة بين الناس في الحقوق والواجبات، بغض النظر عن الدين أو العرق أو اللون أو الجنسس أو المركز الاجتماعي.

الإنصاف: يَعتب الإمام على الكالانصاف هو جوهر العدالة، ويعنى بذلك إعطاء كل شـخص حقه كاملاً غير منقوص، وعـدم التمييز بين الناس في المعاملة، كما في وصيت للإمامين الحســن والحســين ﴿ إِنَّ اللَّهِ : ((... وَكُونَا لِلظَّالِمِ خَصْماً وَلِلْمَظْلُـوم عَوْناً))(١).

تطبيق القوانين: يرى أمير المؤمنين عَاليَا إِنَّ أَنَّ تطبيق القوانين بعدالة ونزاهة هو جزءٌ أساس من العدالة، ويحــث مؤكداً على عــدم التهاون في

تطبيق القانون على أي شـخص، مهـا كان مركزه أو مكانته الاجتماعية في المجتمع.

من أهم ما ورد عن الإمام على علي الله في تطبيق القانون لتحقيق العدالة ما جاء في كتابِه إلى مالك الأشـــتر لما ولاَّه مـــصر: ((وَتَفَقَّدْ أَمْرَ الْخَـرَاجِ بِهَا يُصْلِـحُ أَهْلَهُ فَـإِنَّ فِي صَلَاحِهِ وَ صَلَاحِهِ مُ صَلَاحاً لِمِ نُ سِواهُمْ وَ لَا صَلَاحَ لِنْ سِوَاهُمْ إِلَّا بِهِمْ لِأَنَّ النَّاسَ كُلُّهُمْ عِيَالٌ عَلَى الْخَرَاجُ وَ أَهْلِكِهِ وَلْيَكُنْ نَظَرُكَ فِي عِهَارَةِ الْأَرْض أَبْلَغَ مِنْ نَظَرِكَ فِي اسْــتِجْلَابِ الْخُــرَاجِ لِأَنَّ ذَلِكَ لَا يُصدُّرَكُ إِلَّا بِٱلْعِهَارَةِ وَ مَنْ طَلَبَ الْخَصرَاجَ بِغَيْرِ عِهَارَةٍ أُخْرَبَ الْبِلَادَ وَ أَهْلَكَ الْعِبَادَ وَ لَمْ يَسْتَقِمْ أَمْرُهُ إِلَّا قَلِيلًا فَإِنْ شَكُوْا ثِقَلًا أَوْ عِلَّـةً أَوِ انْقِطَاعَ شِرْبُ أَوْ بَالَّةً أَوْ إِحَالَةً أَرْضِ اغْتَمَرَهَا غَرَقٌ أَوْ أَجْحًٰفَ بِهَا عَطَشُ خَفَّفْتَ عَنَّهُمْ بِإِ تَرْجُو أَنْ يَصْلُحَ بِهِ أَمْرُهُمْ وَ لَا يَثْقُلَنَّ عَلَيْكَ شَيْءٌ خَفَّفْتَ بِ النُّونَةَ عَنْهُمْ فَإِنَّهُ ذُخْرٌ يَعُودُونَ بِ عَلَيْكَ فِي عِمَارَةِ بِلَدِكَ وَ تَزْيِينِ وِلَايَتِكَ مَعَ أَسْتِجْلَابِكَ حُسْنَ ثَنَائِهِمْ وَ تَبَجُّحِكَ بِاسْتِفَاضَةِ الْعَدْلِ)) (٢٠).

#### يعتبر الإمام علي علي العدالة أساس الملك وقوامه، فلا يمكن لدولة أنّ تستقيم أو تنجح إلا إذا قامت على العدل

#### أهمية العدالة عند الإمام على عَالِيَالْمُ:

تعتبر العدالة وتطبيقها في الحياة الفردية والاجتماعية من أهم القيم التي أولاها الإمام على على على الغاماً بالغام وقد تجلى ذلك في أقواله وأفعاله وسيرته العطرة، ويمكن تلخيص أهمية العدالة عنده علليالم :

أساس الملك وقوامه: يعتبر الإمام على عليها العدالة أساس الملك وقوامه، فالا يمكن لدولة أنْ تستقيم أو تنجح إلا إذا قامت على العدل، وقد أكد عليه على هذه الحقيقة في العديد من أحاديثه كإ في قوله المالة : ((العدل أساس به قــوام العالم))(٣).

صلاح المجتمع وإصلاحه: يرى الإمام على عليه أنَّ العدالة هي السبيل الوحيد لإصلاح المجتمع وتحقيق الأمن والسلام فيه، إذ قال عَلَيْكُمْ: ((بالعدل تصلح الرعية))(٤).

رد المظالم وإنصاف المظلومين: يَعتبر الإمام على الله أنَّ من أهم واجبات الحاكم، بغض النظر عن المجتمعات المختلفة المسلمة وغيرها، هي رد المظالم إلى أهلها وإنصاف المظلومين، كما في قوله عَلايًا ((إنْ من العدل أن تنصف في الحكم وتجتنب الظلم))(٥).

العدالة في القضاء: كان الإمام على اللهِ أ قاضياً عادلاً، وقد اشتهر بقضائه العادل إذ لم يفرق

فيه عَالِيًا بين القوي والضعيف في حياته، وجاء ذلك واضحا في وصيته عليه المالك الأشـــتر في شروط اختيار القاضي ((اختر للحكم بين الناس أفضل رعيتك في نفسك مسن لا تضيق بـ الأمـور، ولا تمحكه الخصـوم، ولا يتمادى في الزلة، ولا يحصر من الفئ إلى الحق إذا عرفه، ولا تشرف نفســه على طمع، ولا يكتفــي بأدنى فهم دون أقصاه، وأوقفهم في الشبهات، وآخذهم بالحجيج، وأقلهم تبرماً بمراجعة الخصم، وأصبرهم على تكشف الأمور، وأصرمهم عند اتضاح الحكم. ممن لا يزدهيه إطراء ولا يستميله إغراء. وأولئك قليل))(١).

العدالة في توزيــع الثروة: يـرى الإمام على عليه أنّ العدالة يجب أنْ تشمل جميع جوانب الحياة في المجتمع، بما في ذلك العدالة في توزيع الثروة، إذ قال الكالكان ((ما رأيت نعمة موفورة إلاَّ وإلى جانبها حتُّ مُضيَّع) (٧)، وقال عُليَّا أيضاً: ((إنَّ الله سبحانه فرض في أمروال الأغنياء أقوات الفقراء، فها جاع فقرير إلا بها متع به غنى))(١). التحذير من الظلم: حذر الإمام على (عليه السلام) طيلة فترة حياته الشريفة من الظلم وعواقبه الوخيمة التي ستصيب الظالم، إذ قال (عليه السلام): ((إِيَّاكَ والظَّلْمَ فَإِنَّـهُ يَزُولُ عَمَّنْ تَظْلِمُهُ ويَبْقَــى عَلَيْكَ))(٩). العدالة في الحرب والسلم: كان الإمسام على علي علي حريصاً على تطبيق العدالة حتى في الحرب، فقد نهى جنوده عن قتل النساء والأطفال والشيوخ، وعن تدمير الممتلكات العامة، كها كان علي يدعو إلى السلم إذا كانت الظروف مواتية لذلك، وقد قال علي في هذا الصدد: ((لا تقاتلوا القوم حتى يبدؤ وكم فإنكم بحمد الله على حجة وترككم إياهم حتى يبدؤ وكم يبدؤ وكم حجة لكم أخرى، فإذا هزمتموهم في تقتلوا مدبرا، ولا تجهزوا على جريح، ولا تكشفوا عورة، ولا تمثلوا بقتيل) (١٠٠).

العدالة في الأخلاق: لم يقتصر اهتهام الإمام أمسير المؤمنين عليه على العدالة في الأمور السياسية والقضائية والاقتصادية، بل شمل عدالته في الأخلاق أيضاً، فقد أكد عليه العدالة الأخلاقية إذ كان (عليه السلام) يدعو إلى الصدق والأمانة والإخلاص والوفاء بالعهد، وينبذ الكذب والخيانة والغدر، وقد جاء ذلك في قوله عليه العدل المرء في قوله الله المرء في نفسه) (١١٠).

١. نهج البلاغة: ٣/ ٧٦.

٢. نهج البلاغة، الكتاب: ٥٣.

٣. محمد الريشهري، ميزان الحكمة: ٣/ ١٨٣٨

٤. المصدر نفسه.

٥. محمد الريشهري، ميزان الحكمة: ٤/ ٢٣٨٤.

٦. نهج البلاغة: ٣/ ٩٤.

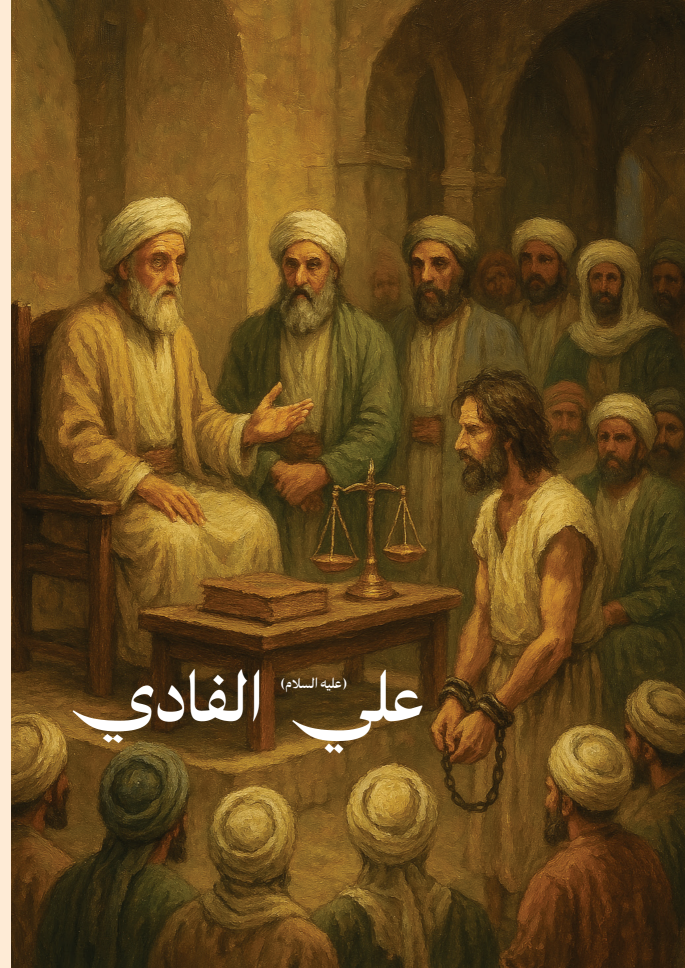
٧. محمد مهدي شمس الدين، دراسات في نهج اللاغة: ٠٤.

<sup>.</sup> ٨. نهج البلاغة، الحكمة: ٣٢٨.

٩. محمد الريشهري، ميزان الحكمة: ٢/ ١٧٧١.

١٠. الشيخ الكُليني، الكَّافي: ٥/ ٣٨

١١. محمد الريشهري، ميز أن الحكمة: ٣/ ١٨٤٣.



لقد سحل أمير المؤمنين عليه موقفا فدائيا من مو اقف البطولية التي سطرها طوال حياته نصرةً للدين وحفاظاً على حياة الرسول الاعظم الله عند هجرته من مكة إلى المدينة؛ وأمره بالمبيت في فراشه، فقال له أمير المؤمنين عليه: أو تسلم يسارسول الله، فقـــال الله الله الله الله على ناطمأن قلبه وبات في تلك الليلة على فراش النبي الله وهو قرير العين لا يخشي سيوف المشركين وبطشهم.

بالهجرة وأنام عليا على الله على فراشه، وسحاه ببرد حضرمي، ثم خرج فإذا وجوه قريش على بابه، فأخذ حفنة من تراب فذرها على رؤوسهم، فلم يشعر به أحدٌّ منهم ودخلٍ على بيتي، فلـــا أصبح أقبل عليَّ وقــال: أبشري يا أم هانــع فهذا جبرئيل يخــبرني أنَّ الله عزَّ وجلَّ قد أنجى علياً عليَّا من عدوه) (١٠).

أن ينام على فراشــه ويتوشــح ببردته فبات عليٌّ عَلِيٌّ موّطنًا نفســه على القتل، وجاءت رجالُ يشكّون أنَّه محمد الله عنه المالية وا: ايقظوه ليجد ألم القتل ويرى السيوف تأخذه فلما أيقضوه ورأوه علياً تركوه وتفرقوا في طلب رسول الله الله الله عن وجل: ﴿ وَمِسنَ النَّاسِ مَن يَشْرِي نَفْسَده ابْتِغَاء مَرْضَاتِ الله وَالله وَلّه وَالله وَلّه وَالله وَالله

ورُوي عن ابن عباس: ((اجتمع المُشَركون في دار الندوة؛ ليتشـــــــــــاوروا في أمر رســــول فبات على على الله وتغشي ببردٍ أخضر حضر مع كان رسول الله الله الله على الله وجعل السيف إلى جنبه فلما اجتمـع أولئك النفر من قريش يطوفون ويرصدونـــه ويريـدون قتله، فخرج من البطحاء، ثم جعل يذره على رؤوسهم وهو يقرأ: ﴿ يس وَالْقُرْآنِ الْحُكِيمِ ﴾ [يس: ١-٢] حتى بلغ ﴿ فَأَغْشَانُنَاهُمْ فَهُم مَ لا يُبْصِرُ ونَ ﴾ [يس:٩].

١ - العلامة المجلسي، بحار الأنوار: ١٩ / ٥٧.

٢- الشيخ الطوسي، الأمالي: ٢/ ٦١.
٣- المصدر نفسه: ٥٤٤/ ٩٩٥.

# لسان الأمة

أ.م.د. سحر ناجي المشهدي الكلية التربوية المفتوحة / النجف الأشرف ■ قراءات دلالية في وصايا الإمام زين العابدين ﷺ

د. أحمد الذهب دي / الإمارات العربية المتحدة

قراءات دلالية في وصايا الإمام زيرت العابدين عليه

أ.م.د. <mark>سحر ناجي المشهدي</mark> الكلية التربوية المفتوحة / النجف الأشرف

حين نتتبع كلام الإمام على بن الحسين عليه سيد العابدين، وزين الصالحين نجد فيه آدابًا تربوية عامة ودروسًا أخلاقية عظيمة، وفيها من اللمسات الوجدانية المتتابعة التي تصدر عن سلوكه العبادي المستمر، وقد استهل الإمام (روحي فداه) رسالته بحق الله تعالى ثم حقوق الآخرين، وهذا إن دلَّ على شيء فدلالاته المطلقة على التنشئة الاجتماعية الخاصة التي انعكست على سلوكه القويم، ومن بين المعاني والتأملات التربوية العظيمة نستعرض عدة جوانب منها في كلامه (سلام الله عليه) من الناحية الدلالية.

#### دعوته إلى العدل وترك الظلم:

ومنها وصيته لولده الإمام الباقر عليه حين دنت وفاته فضمّ إلى صدره وقال: ((يابُّنَيَّ، إِيِّاكَ وظُلمَ مَن لا يَجِدُ علَيكَ ناصِراً إلَّالله َّ) (١) ، وفي هـذه الوصيـة يذكر الإمـام ما أوصاه أبيه إليه مـن قبله وذلك واضـح في ((أوصيك ب ا أوصاني به أبي حين حضرته الوفاة))، ويتبين فيها نبذ الظلم، فحذّره بالضمير (إيّاك) منالظلم وهو منع صاحب الحق من حقه في كل حقوقه، فالعبدل يكون مع الله تعالى أوّلًا ثم الجميع وأقل واجب في حق الله تعالى و حدانيته.

#### مخافة الله تعالى وقبول العذر والصفح:

يقول الإمام ناصحًا وموجهًا ومرشدًا: ((خَفِ اللهُ تعــــالى لِقُدرَتِهِ علَيكَ، واســـتَحي مِنهُ لِقُربِهِ مِنكَ، لا تُعادِيَنَّ أَحَـداً وإن ظَنَنتَ أَنَّهُ لا

يَصْحُرُّ كَ، ولا تَزهَدَنَّ في صَداقَةِ أَحَدِهِ وإن ظَنَنتَ أنَّهُ لا يَنفَعُ كَ، فإنَّكَ لا تَدري مَتَى تَرجو صَديقَكَ، ولا تَــدري مَتى تَخافُ عَـــدُوَّكَ، ولا يَعتَذِرْ إِلَيكَ أَحَـــدُ إِلَّا قَبلتَ عُـــذرَهُ وإن عَلِمتَ أَنَّـهُ كَاذِبٌ، وَلْيَقِلُّ عَيثُ النَّاسِ على لِسَانِكَ)) (٢)، فأمر ولده الباقر عليه بالخروف والحياء ونهاه عن المعاداة لأي أحد، وفيه أيضًا أسلوب تادبي من طلب الصداقة، لكيلا يكون له أعداء في المستقبل، وطلب قبول العذر حتى وإن كان كاذبًا، كإ أمره بأن لا ينقل عيوب الناس، وكما نلاحظ هو خطاب للعامّة وليس للإمام الباقر عليه حسب.

#### الظفر والفوز والنجاة:

وذلك في استعاله لبعض الألفاظ الحسية التي تعني النجاة والوصول إلى بر الأمان ومنها لفظ (السفن)، فيقول في إحدى مناجاته ((اللهم احملنا في سفن نجاتك، ومتعنا بلذيذ مناجاتك، وأوردنا حياض حبك))(٣).

وهنا يتبين أثر اختيار اللفظ المناسب للموضع المناسب، ومجيئه بصيغة الجمع، فالسُّف فن جمع سفينة، فهو السبب الموصل إلى بر الأمان، فيشــبِّه التمســك بالله تعالى كالسفينة المنجية إلى بر الأمان، ويطابق قول الإمام السجاد قول نبينا رسول الله الله الله الله الله المثل المثل أهل بيتي كسفينة نوح من ركبها نجا، ومن تخلّف عنها غرق))(٤)، فسفينة الحسين الكلُّهُ هـــى الأسرع من بين ســفن النجـاة، ففي دمه الطَّاهـ و الأثـ و الكبير في صناعـة التأريخ.

#### الستر والتغطية على الذنوب:

ومنها استعاله لعدد من الألفاظ ك (الغيام، والسحاب والغطاء).

فيقول الإمام عَلَيَّا : ((إلهِي ظَلَّلْ عَلَى ذُنُوبِي غَمامَ رَحْمَتِكَ)(٥)، وهنا يظهر التأدب في الدعاء بان يظلل على الذنوب كما تظلل الغمام وجه الأرض.

#### الإنبات للأعمال الصالحة:

ومنها استعاله لألفاظ الزرع كـ(الغرس والزرع والرياض) فاستعمل الغرس للأشجار، ويقول في مناجاة الزاهدين: ((وَأَغْرِسْ في أَفْئِكَ تِنَا أَشْهِارَ مُحَبَّتِكَ))(١٦)، فشبِّه الغرس لأش\_جار المحبة، ومكانها (الأفئدة) ولم يستعمل لفظ (القلب)، والغرس نزع الحبة وزرع النواة في الأرض (٧). كا فعل من قبله جدَّه أمير المؤمنين؛ في استعارة لفظ الغرس لزيادة الأعمال الصالحة ونموها فيقـول: ((واعْلَمْ أَنّ لِكُلِّ عَمَل نَبَاتًا - وكُلَّ نَبَاتٍ لَا غِنَى به عَن المُّاءِ - والمُّيَاه خُحْتَافَةٌ فَهَا طَابَ سَقْيُه طَابَ غَرْسُهِ وحَلَتْ ثَمَرَتُه (٨)، والغريسة: النخلة أول

ودعوة الإمام السيام السيار المحبة في الفؤاد، فشبّه هذا الحب للخالق العظيم بالأشــجار؛ لصلابتها وصعوبــة نزعها.

#### ستر المخالفة ومحوها:

ومنها استعاله لألفاظ الملبسس كـ (الثوب والجلباب والسربال واللباس) وفي صورة الدعاء الخاص، ومنها قوله: ((وَانْزَعْ عَنَّا

جَلابيبَ مُخَالَفَتِكَ وَتَولَّ امُورَنا بِحُسْن كِفايَتِكَ))(١٠٠)، والجلباب: الثوب الطويــــلَ الواسع الساتر لحجم البدن، ومن مصاديقه العباءة المتداولة في الحال الحاضر، وقيل: أوسع من الخمار دون الرداء تغطي به المرأة رأسها وصدرها، وقيل: الملحفة(١١).

وفي استعمال لفظ (الجلابيب) بصورة الجمع استعارة للأبدان والهيئات المكتسبة منها باعتبار حجبها لأمور الآخرة عنهم، والاستعارة فـــى (النزع) للجلباب دلالات على قوة التصوير الحسّى، وهـذا ما يـدلّ على أن الستر.

وفي كلّ ما تقدم يتضح أنّ الإمام السجاد السجاد الساح كان يعني بالاستعمال المجازي لألفاظه في الدعاء إشاعة ثقافة التأدب في طلب الدعاء.

١. الكليني، الكافي: ٢/ ٣٣١.

۲. الريشهري، ميزان الحكمة: ۱۸۰/۱۳.

٣. المجلسي، بحار الأنوار: ٩١/ ١٤٧

٤. البستى: المراتب في فضائل أمير المؤمنين وسيد الوصيين:

٥. الإمام السجاد، الصحيفة السجادية: ٢٨٦.

٦. المجلسي، بحار الأنوار: ٩١/ ١٥٤.

٧. ظ: ابن منظور، لسان العرب (مادة غرس): ٥/ ٣٢٤٠.

٨. الإمام على علي الله ١٥٤، ١٥٠. دلبرغة: خطبة ١٥٤، ٢١٥.

٩. ظ: ابن منظور، لسآن العرب (مادة غرس): ٥/ ٣٢٤٠.

١٠. الإمام السجاد عُليِّكُم ، الصحيفة السجادية: ٣١٨.

١١. ظ: الشيرازي، من فقه الزهراء: ٢/ ٧٧.

## تراصف الصفات في كلام أمير المؤمنين الخطبة الغراء

د. أحمد الذهب دبي - الإمارات العربية المتحدة

تعد الخطابة إبّان عصر صدر الإسلام الفنّ الأبرز بعد تراجع الشعر أمام غلبة النصوص القرآنية المؤيَّدة بقدسية مُنشئها، وجلالة مبلّغها ومتانة ألفاظها وعظمة معانيها. فترى الشعر وقد كان فنّ العـرب الأول منـذ قـرون ينحنـي إجـلالاً لمتانـة النـص القـرآني ويتخلّى عـن كثيرِ مـن إبداعـه وروعته، لا سيها بعد رحيل أشهر شعرائه الجاهليين، وجنوح الناس إلى قراءة القرآن وتدبر معانيه وتأمل آياته، كما انّ ظروف الحياة العربية الجديدة قد استدعت فنّاً يلبي حاجة الدواعي الدينية والسياسية والاجتماعية من تبليغ وتشريع ومحاججة وتعبئة، مما لا يتوافر جميعاً في الشعر رغم طاقاته الفنية المترامية، فضوابطه الأسلوبية قد تقصر عن استيعاب قصدية الرسالة الإسلامية بمقاصدها الكبرى وغاياتها العليا.

#### الفن النثرى:

وهذا ما جعــل العرب يلجــؤون إلى الفنّ النشري الندي كان معروفاً بجانب الشعر، والندى يشاركه شروط البلاغة وضوابط الفصاحة، في إيتطلبانه من موهبة وملكة لم يفز بهـــا إلا ثلَّة مـــن العرب لم تجُــــدُ الظروف بالكثير منهم جودها بأقرانهم من أصحاب القوافي.

وقد تهيّـأت للإمام على بنن أبي طالب عليه ركائــز البلاغة ودعائــم الفصاحة مــا فاق به فحول شعراء العـــرب، رغم أنّه لم يقصدها إظهاراً لمقدرته، ولم يطلبها استدلالاً على تفوقه. فلا يختلــف الأدباء والمؤرخــون في أنّ (كلام على - أمير المؤمنين - ياتي في مراتب البلاغة بعد القرآن والحديث)، كما ورد في تاريخ الأدب العربي.



وليس الأمــر ببعيدٍ على مـن تربّي في حجر أرومـــة الفصاحة ومنبــع البلاغة، ســـيد من نطق بالضاد مبنع ومعنى الناهاية.

إنَّ إيهان الإمام على علي الله وعلمه بخالقه تعالى اسمه، وما نهله من حبيبه الذي بُعث معلمًا لينساق درراً لامعةً في كلامه وعباراته حترى لكأنّ قارئه يسمع أجود الأشعار وأبلغ الحكم سلاسة كلماتٍ، ودفق عباراتٍ، وتراصُفَ صور تــكاد لا تنتهي حتى تشــكّل بناءً متيناً متراصفاً يبدع الفكرة، ويعمّق النظرة، ويجلو المعاني، ويستظهر الحقيقة.

وأحسب أنَّ بلاغته عليه الناب فلا تنتهى وتتسلسل فلا تتوقف، إلا إنه يمسكها بإرادته ويقطعها بمعرفته خشية على العقول، ورأفة بالنفوس، وحرصاً على المدارك، ولعل أقواله في صفات الخالق سبحانه وتعالى خبر تمثيل لذلك الدفق السلسال من الصور البليغة الموحية بعظمته سبحانه، والدالة على علم أمير المؤمنين وقـــوّة بيانه.

فإننا نراه في مراقى خطبه، ورواقى كلامه حين يذكر صفات الخالق عز وجل

لا يكتفي بصفة أو اثنتين أو ثلاث، ينسل بعدها إلى غرض خطبته وغاية كلامه، بل يقف ليرصف الصفات رصفاً ليظهر عظمة ربه سيبحانه، ويشير إلى جلاله عزّت صفاته. ولعلك لا تحتاج جهداً ولا تتطلب وقتاً في استظهار ذلك، فمن سطور "نهج البلاغة" الأولى تتجلى عظمة الخالق في تراصف الصفات التي يصوغها الإمام عليا .

وفي استعراضنا الخطب التي اشتركت في موضوع تمجيد الذات الإلهية وبيان عظمته وقدرته خاصة، نجد الإمام يرصف الصفات بطريقين متقاطعين يوصلان إلى غاية واحدة؛ طريق الإثبات، وطريق النفي، ففي الطريق الأول يقدم الصفات العظيمة بجلاء واستفاضة وكأنها بناء يمسك بعضه ببعض معنى ويعضد متقدّمه تاليه لفظاً ((كائِنٌ لا عَنْ حَــدَثٍ، مَوْ جُودٌ لا عَنْ عَــدَم، مَعَ كُلِّ شَيْءٍ لا بمُقَارَنَةٍ، وَغَــيْرُ كُلِّ شيءٍ لا بِمُزَّايَلَةٍ، فَاعِلُ لا بِمَعْنَى الْصِحَرَكَاتِ وَالآلَةِ، بَصِصِرٌ إِذْ لا مَنْظُورَ إلَيْهِ مِنْ خَلْقِهِ، مُتَوَحِّدٌ إذْ لا سَكَنَ يَسْتَأْنِسُ بهِ وَلا يَسْتَوْحِشُ لِفَقْدِه))(١).

> إنّ بلاغتـه ﷺ تنسـاب فـلا تنتهـى وتتسلسـل فـلا تتوقـف، إلاّ إنه يمسكها بإرادته ويقطعها بمعرفته خشية على العقول، ورأفة بالنفوس، وحرصاً على المدارك

وتتجلى هذه الصفات في درر أمير المؤمنين معبرة عن عظمة الخالق سبحانه بمتن لغوي يصعب أن نجد مثيلاً له في دقة معانيه وترابط ألفاظه وتناسق هذه بتلك فلا يقصر لفظ عن أداء معنى ولا يتخلف معنى عن جرس لفظ

أمّا طريق النفي فإنه عليه عليه عظمة الخالق بوصف عجز المخلوق عن معرفة ذات أو عسد بوصف عجز المخلوق عن معرفة ذات أو عسد نعائه أو بلوغ شكره أو أداء حق ((لا يَبْلُ غُ مِدْحَتَهُ القَائِلُ ونَ، وَلا يُحْصِي نَعْهَاءَهُ العَادُّونَ، وَلا يُؤدِّي حَقَّهُ الْمُمْجَمِهِ وَلا يَنالُهُ عَوْصُ الَّذِي لا يُدْرِكُهُ بُعْدُ أهِمَهِم، وَلا يَنالُهُ عَوْصُ الفِطن)، ف((لَيْسَسَ لِصِفَتِهِ حَدِّدٌ مَحْدُودٌ، وَلا أَجُلُ الْمُحَدِّدُ، وَلا أَجُلُ نَعْدَدُ، وَلا أَجُلُ مَعْدُودٌ، وَلا أَجَلُ .

#### الخطبة الغرّاء:

وخطبة الإمام العظيمة المسيّاة "بالغرّاء"، وهي الخطبة الثانية والثمانون في كتاب النهج نموذج بليغ لتراصف صفات الخالق في كلام أمير المؤمنين، وهي من الخطب الكثيرة التي أظهرت هذا الرصف البديع، وتجلّت فيها بلاغة الإمام وفصاحته وعظمة فكره ومنطقه، فضلاً عن حبّه ربّه. وفيها يتطرّق

لذكر نعوت الله جل شأنه والوصية بتقواه والتنفير من الدنيا، شم تنبيه الخلق إلى ما هم فيه من الاعراض، يقول عليه في أولها: ((الْحَمْدُ لله الَّذِي عَلاَ بِحَوْلِهِ، ودَنَا بِطَوْلِهِ، مَانِحِ كُلِّ غَنيمَةٍ وَفَضْلٍ، وَكَاشِفِ كُلِّ عَظِيمَةٍ وَأَذْلٍ))(٣).

فيبدأ بجملتين فعليتين فعلاهما ماضيان، يتحرر ك معها فكر السامع نحو القدم، ليتبصر في قدرته وملكوته سبحانه، فقد علا وعز عن جميع ما سواه، وكان له الحول والقرق والسلطان، لكنه دنا برحمته وكرمه، فقر أب من عباده تنعا وفضلاً. وإذ يبين الإمام هذه الحقيقة، يشفعها بوصف آخر لقدرته عز وجل، ولكن بجملتين اسميتين هذه المرة تعكسان ثبات حوله وبقاء طوله ونعمته دائا، صفتان تصدران من قدرة واحدة فهو واهب الفضل أبداً، وهو كاشف كل أمر عظيم، أو شدة أو ضيق، وكلاهما نعمة ورحمة منه تبارك اسمه على عباده. فإذا

نظرت في بناء الجمل ستجدها متناظرة لفظاً وإيقاعاً من دون زيادة أو نقصان بها يُعرف عند البلاغيين بالماثلة، ومع تناظرها اللفظى تقابلت معانيها لتترابط ترابط صفوف البناء المتهاسك: مانح - كاشف، غنيمة - عظيمة، فضل - أزْل.

#### علاقة العبد بربه:

ويمضى الإمام في الخطبة ذاتها ليصوّر علاقة الإنسان بربه من خلال صفاتــه العليا وأساله الحسنى: ((وَأُومِنُ بِـهَ أَوَّلاً بَادِياً، وَأَسْتَهْدِيهِ قَريباً هَادِياً، وَأَسْتَعِينُهُ قَاهِراً قَادِراً، وَأَتُوكُّلُ عَلَيْكِهِ كَافِياً نَـاصِراً)). علاقة لابدّ أنّ العبد فائز فيها، فالإيان بالأول السابق لكلُّ الوجود، والهداية منه سبحانه فهو أقرب إليه من حبل الوريد، يقول ابن أبي الحديد معلَّقاً على هـذه العبارة: (جعـل "قريباً هادياً" مع قوله: "أستهديه"، لأنّ الدليل القريب منك أجدر بأن يهديك من البعيد النازح). والاستعانة به فهو القادر القاهر والتوكل عليه، فنعم الكافي الناصر.

وتنساب العبارات والجمل من خلال وصاياه بتقوى الله ناسجة أواصر العلاقة بين الخالق والمخلوق من خلال قدرة الخالق ومنَّهِ على عبده وإحاطته به، بها يوجب تقواه وخشيته وشكره على عظيم نعمه

#### وجميل إحسانه:

((أُوصِيكُمْ عِبَادَ الله بتَقْوَى الله الَّذِي ضَرَبَ الْأَمْتُ اللَّهِ وَوَقَّتَ لَكُ مَمُ الْآجَالَ، وَأَلْبَسَكُمُ الرِّيَاشَ، وَأَرْفَغَ لَكُهُمُ الْلَعَاشَ، وَأَحَاطَ بِكُمُ الْإحْصَاءَ، وَأَرْصَدَ لَكُمْ أَجُدَزَاءَ، وَآثَرَكُمْ بالنِّعَـم السَّوَابِغ، وَالرِّفَدِ الرَّوافِعِ، وَأَنْذَرَكُمْ بِالْخُجَجَ الْبَوَالِــخ، فَأَحْصَاكُمْ عَـــدَداً، ووَظَّفَ لَكُمْ مُلدَداً))(١٤).

ففي كل صفة من صفاته نعمة سابغة - مادية أو معنوية - يَنعَم بها الإنسان، فقد ضرب سبحانه الأمشال لإيضاح الحجج وتقرير ها في الأذهان، وألقي عليه من جوامع الفضل في الحياة والمعيشة واللباس والنهاء مؤثراً إيّاه على سائر خلقه.

وترى الإمام وهو يعلم أنّ ﴿ الْإِنسَانَ لَيَطْغَىٰ أَن رَّآهُ اسْتَغْنَىٰ ﴾ [سـورة العلق: ٦-٧]، وأنه ينسي إذا ما أحاطت به النعمة، يجعل أمام كل صفة من صفات نعم الخالق، صفة تقابلها تذكر الناس بمآلهم وآخرتهم، من خلل إدراج صفات القدرة والعدل والإحصاء عنده سبحانه، فلا يغرق الإنسان فيها أنعهم عليه، وينسي ما أوجبه منه، فإنّ ربّه موقّـت الآجـال، والمحيـط بالإحصاء، والمرصِد بالجـزاء، وبعد هذه الدنيا التي يمرّ فيها عمر الإنسان مرّ السحاب، لا يلبث أن يأتي يوم يُظهر له ما كسب وما اكتسب.

#### صفات قدرة الخالق في المخلوق

وإضحاً من خلال خلق الله وعظمة تصويره، فهو الخالق السارئ المصوّر، ((جَعَلَ لَكُمْ أَسْاعاً لِتَعِيَ مَا عَنَاهَا، وَأَبْصَاراً لِتَجْلُوَ عَنْ عَشَاهَا، وَأَشْلَاءً جَامِعَةً لِأَعْضَائِهَا، مُلَائِمَاةً لِأَحْنَائِهَا في تَرْكِيبِ صُورِهَا، وَمُدَدِ عُمُر هَا، بِأَبْدَانِ قَائِمَةٍ بِأَرْفَاقِهَا، وَقُلُوبٍ رَائِكَةٍ لِأَرْزَاقِهَا، فِي مُجُلِّلَاتِ نِعَمِهِ وَمُوجِبَاتِ مِنْنِهِ وَحَوَاجِزِ عَافِيَتِهِ)). هكذا تتجلى مقدرة الخالق العظيم في خلقه وما وهبهم من أساع وأبصار نافعة لأصحابها، وأشلاء متناسقة في جوانبها وانحناءاتها مع الأبدان والقلوب وما هُيئت لـه في دأب طلب رزقها والسعى لمنافعها، فيا أعظمها صفات للخالق تظهر في صور خلقه! وتلمع في هذا الكلام المرصوف بمعانٍ تملأ ألفاظها وتتواشبج معها في تجانس يقع في النفس فيجعلها تتدبر قدرة الخالق وعظمته، لا سيما في رشاقة العبارات وانســجام الفواصل، وإن كانت غايته سلام الله عليه العبرة والإرشاد ومخاطبة عقول الناس وقلوبهم خدمة لدين الله وسعياً من أجل تثبيته في النفوس، يقول عبد القاهر الجرجاني: ((إنَّ المعاني إذا أرسلت على سبجيتها وتُركت وما تريد، طلبت لنفسها الألفاظ ولم تكتس إلا ما يليق بها))(٥).

وتتجلى هذه الصفات في درر أمير المؤمنين

معبرة عن عظمة الخالي سبحانه بمتن لغوي يصعب أن نجد مثيلاً له في دقة معانيه وترابط ألفاظه، وتناسي هذه بتلك فلا يقصر لفظ عن أداء معنى ولا يتخلف معنى عن جرس لفظ، بها سهّاه البلاغيّون – بعد عليّ بقرون – بالمساواة، وهو: (أن يكون اللفظ مساوياً للمعنى، لا يزيد عليه ولا ينقص عنه، وذلك يعد من البلاغة)، فالبلاغة تنهال عفواً وسليقة من لسان أمير المؤمنين، وما هذه الاقتباسات القليلة إلا نهاذج لنصوص كثيرة ملأت نهيج البلاغة رصف فيها الإمام الصفات رصفاً لتظهر عظمة الخالق وبديع خلقه سبحانه وتعالى.

١. المجلسي، بحار الانوار: ٧٤/ ٣٠٠.

٢. المصدر السابق.

٣. ابن ابي الحديد، شرح نهج البلاغة: ٦/ ٢٤١.

٤. المصدر السابق.

٥. احمد بن مصطفى المراغى، كتاب علوم البلاغة: ٣٦٦.

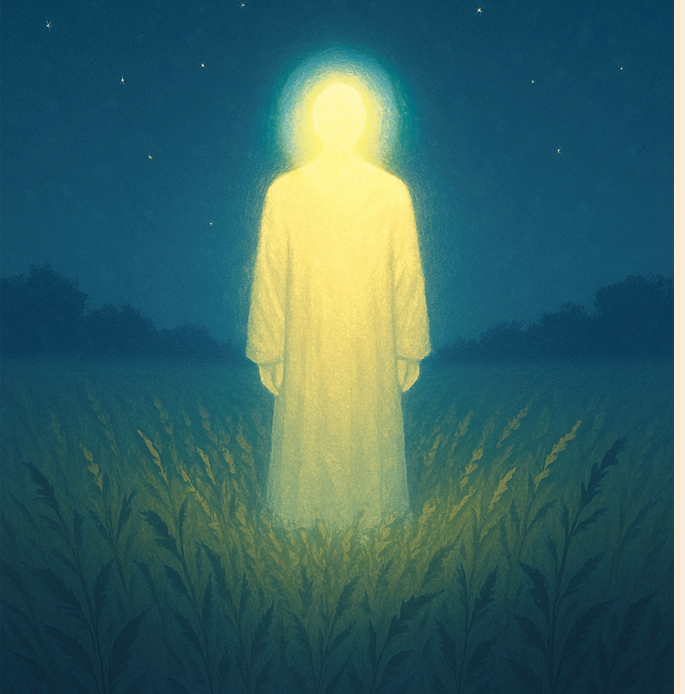
# قرة الأعين

م.م محمد هاشم جبار العوادي مديرية تربية ذي قار أهمية الأخلاق في حياة الإنسان

قحطان محمد علي مسجد الكوفة المعظم/ العلاقات العامة دور الأسرة في تربية الأطفال
لبناء جيل متميز

## أهمية الأخلاق في حياة الإنسان

م.م محمد هاشم جبار العوادي مديرية تربية ذي قار



إذا كان العلـــم نوراً، فذلك يعني: أن القضيّة ليســت في أن يتعلّم الإنســان في المدرســة، أو لا يتعلَّه بل القضية هي أن هناك درجات من العليم، لا يحصل عليها المتعلم إلا من خلال الأخلاق والإيمان والسلوك المستقيم، حتى إذا أخلُّ بهذا الجانب، وحُرِم من الصفاء الروحيى، فإنه يُحْرُم مين درجات وأنواع منن العلوم.

وقد ألمح الله تعبيالي في قول الله و وَاتْلُ عَلَيْهِمْ نَبَأَ الَّذِي آتَيْنَاهُ آيَاتِنَا فَانْسَلَخَ مِنْهَا فَأَتْبَعَهُ الشَّصِيْطَانُ فَكَانَ مِصْنَ الْغَاوِينَ ﴾ [الأعصراف: ٥٧٥]، فكم هدو دقيق ولطيف هذا التعبير بالانسلاخ الذي يشلير إلى أن هذه الآيات ملتصقة في فطرته، ناشئة معه، حتى أصبحت جرزءاً من كيانه، حتى ليحتاج إلى الانسلاخ منها؛ ﴿ فَانْسَلْخَ مِنْهَا ﴾.

#### الاخلاق في اللغة والاصطلاح:

جمع للفظ الخلق وهي مشتقة من الجذر اللغوي خلق، والخلق هو الدين والطبع والسجية (١).

من وجهة نظر علم الاجتماع: مصطلح مشتق من الكلمة اللاتينية (موس) ويقصد بها التقاليد والأعراف.

أمَّا الأخلاق في الفكر الإسلامي: مجموعة من المبادئ والقواعد الناظمة لسلوك الإنسان التي يحدّدها الوحي لتنظيم حياة الناس وتحديد علاقاتهم بغيرهم.

لا يكاد يختلف أحدعلى أنّ الأخلاق الحسنة هي من الأمرور المهمة التي جاء بها الإسلام وأوصانا بها الرسول وأهل بيته الله فهى التي يتحرّك الإنسان على أساسها؛ حيث إنَّا تنشأ في الغالب عن الحالة الأخلاقية، وذلك يؤكّد خطورة وأهمية دور الأخلاق التي تغرس في النفس المعاني الإنسانية وصفات الخير، وتنشِّؤها، وترشِّدها، وكم

لها من تأثير على مستقبل الإنسان، بسبب عمق تأثّر الحالة الفكرية والإيمانية والمعرفية، بالميزات الروحية، وبالأخــــلاق، حتى إن فقدها (أي القيم والمعايير) يؤثّر على سلامة المعرفة لدى الإنسان ويؤدّي إلى أن يجحد بيوم الدين. وهذا يفيسر لنا: أن من الناس من يضلّه الله على علم، كما أنه يعرفنا كيف أن الطهارة من الذنوب تعين على فهم القرآن، حسبها روي عن الإمام السجّاد عَاليَّالم (٢).

وكذا الحال فيا ورد من أن العلم ليس بكثرة التعلُّم، وإنها هو نور يقذفه الله في قلب من يشاء، والمقصود ليس هو العلوم المكتسبة طبعاً، فإنّها ممّـا يصل إليه المؤمـن وغير المؤمن. فإذا كان العلم نوراً، فذلك يعنى: أن القضيّة ليست في أن يتعلّم الإنسان في المدرسة، أو لا يتعلُّم فيها، بـل القضية هـي أن هناك درجات من العلم، لا يحصل عليها المتعلم إلاّ من خلال الأخلاق والإيمان والسلوك المستقيم، حتى إذا أخل بهذا الجانب، وحرم

من الصفاء الروحي، فإنه يحرم من درجات وأنواع من العلوم، وقد ألمح الله تعالى في قوله: ﴿ وَاتْ لُ عَلَيْهِمْ نَبَأُ الَّذِي آَتَيْنَاهُ أَيَاتِنَا فَانْسَلَخَ مِنْهَا فَأَتْبَعَهُ الشَّيْطَآنُ فَكَانَ مِنَ الْغَاويننَ ﴾ (الاعراف: ١٧٥)، فكم هو دقيق ولطيف هذا التعبير بالانسلاخ الذي يشير إلى أن هذه الآيات ملتصقة في فطرته، ناشئة معه، حتى أصبحت جزءاً من كيانه، حتى ليحتاج إلى الانسلاخ منها؛ ﴿ فَانْسَلَّخَ مِنْهَا ﴾، وهذا ما يشير إليه أيضا قوله تعالى: ﴿ خَتَهُ اللهُ عَلَى قُلُوبِهِمْ وَعَلَى سَـــمْعِهِمْ وَعَلَى أَبْصَارِهِمْ غِشَـــاوَةٌ وَهُمْ عَلَى اللهِ مَا اللهُ مَا اللهِ مَا اللهُ مَا اللهِ مَاللهِ مَا اللهِ مَا اللهِ مَا اللهِ مَا اللهِ مَا اللهِ مَا اللهِ ﴾ [الفرقان: ٤٤] وأمثالُ هذه الآيات كثير (٣). فالإسلام دين شامل للحياة البشرية،

صالحٌ لكلّ زمانٍ ومكانٍ، ضامنٌ لكلِّ أمةٍ وطبقة، فيــه النفــع للدولة والمجتمــع والفرد معاً، فلل صلاح ولا أمان للعالم إلَّا به، والمهمة الأخلاقية في نظره أشد ضرورة؛ ولذلك نرى أن الأخـــ لاق هي مــن أهم الدعائم والأســس التي يقوم عليها نظام الحياة البشرية، ومما لا شك فيه أنَّ المستوى الأخلاقي للأمة مقياس حضارتها وأساس بناء مجتمعها.

وقد تكلم بعض العلماء بكلام جامع بينوا فيه حقيقة حسن الخلق، هو أن يكلون الرجل كثير الحياء، قليل الأذى، كثير الصلاح، صدوق اللسان، قليل الكلام، كثير العمل، قليل الزلل، قليل الفضول، بررّاً وصولاً، وقورًا صبورًا، رضيًا حلياً، رفيقًا عفيفًا شفيقًا، لا لعّانًا ولا سبّابًا، ولا نيّامًا ولا مغتابًا

ولا عجو لأولا حقودا ولا بخيلاً ولا حسوداً، بشّاشاً هشّاشا، يحب في الله ويبغض في الله ويرضى في الله، ويغضب في الله(٤).

ونرى أن الأخلاق الحميدة عند الإسلام احتلَّت مكانةً مرموقة وأخذت حيّرًا متسعًا في أحكامــه وتعاليمه، فقد يظهـر ذلك في الحث والتشديد على الاستمساك بها وتأكيده على التحلّي بها، ودعوته إلى التخلّي عن أضدادها، و تُعددُ مكارم الأخلاق علامةً لكال الإيمان وسمة من سمات المؤمن ومقصدا لرسالته ومهمّته، فقد روي عن النبي ﴿ اللَّهِ عَلَيْهُ قُولُهُ: ((إنَّ أكمل المؤمنين إيهانًا أحسنهم أخلاقًا وألطفهم بأهله))، وروى عنه اللها ((لا تحقرن ولو أن تلقى أخاك بوجـه طلق)) $(^{\circ})$ .

((وخالق الناس بخلق حسن))(١)، معنى ذلك أن الرسول جاء بالإسلام منفتحاً على الآخر حيث «وخالق الناس» وليس المسلم فقط، وهـــذا لعلّ وعســـي أن يـــراك الآخــر متحلّيا بالأخلاق الحميدة، فيكون سببا في هدايته للإسلام، إنّ خيرية الرجل لا تقاس بصلاته وصيامه فحسب بل لا بد من النظر في أخلاقه و شيمه .

ومعنى حسن الخلق: ((سلامة النفس نحـو الأرفق الأحمـد من الأفعـال، وقد يكون ذلك في ذات الله تعالى، وقد يكون فيها بين الناس))(٧).

فمكارم الأخلاق أشد حاجة للأفراد والمجتمع البشري، وغاية من أسمى الغايات الإنسانية، ومن أعظم المقوّمات للحضارة

الإنسانية، لا يمكن الاستغناء عنها لأي نوع من الأنواع البشرية ولا لأي مجتمع من المجتمعات الإنسانية، من أجل ذلك منذ أوّل وجود المجتمع الإنساني كانت المهمة الأخلاقية من أحسن المهات لسائر الأديان والمذاهب، وحسن الخلق من أفضل ما يقرّب العبد إلى الله تعالى، وإذا أحسن العبد خلقه مع الناس أحبِّه الله والناس، و حسن الخلق يدلُ على ساحة النفسس وكرم الطبع، فهو يرفع الدرجات و يعلّى الهمم، وحسن الخلق يحوّل العدو إلى صديق، كما أنّ حسن الخلق أمرُّ مطلوب وواجب على المؤمن، فتجنّب أخلاق السوء أمر لازم مؤكد؛ لأنّ سوء الخلق باب من أبواب الإثم، وينفر الناس مما اتصف به، ولذلك قيل: من ساء خلقه قلّ صديقه، فيا أحوجنا - نحن المسلمون - أن نتحلّى بالأخلاق الرفيعة، وسيرة النبي العطرة التي وصفها خالقــه ومربيه في كتابــه الحميد ناصحًا لِعباده المؤمنين، ﴿ لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ الله أَسْوَةٌ حَسَنةٌ ﴾ [الأحزاب: ٢١] ونجنّب أنفسنا عن مساوئها وأضدادها التي تنتج التفكك والتشتت والانهار والانحلال، والدمار و الهلاك.

فهذه المبادئ الأخلاقية ضرورة في بناء المجتمعات سياسياً واجتماعيا ودينيا وثقافيا، كها هي محاور فكرية متباينة مستنيرة ترسى دعائم قيام المجتمع الإنساني، كلم يريد خالق البشر، ويشعر الإنسان من خلالها أنّه خليفة الله في الأرض بل ناله من تكريم إلهي يحيا من خلاله حياة آدمية كما ينبغي أن تكون(^).

فالأخلاق الفاضلة هي التي تحقّق في الإنسان

معانى الإنسانية الرفيعة، وتحيطه جالة وضّاءة من الجـال والكمال، وشرف النفـس والضمير، وسمو العزة والكرامة، كما تمسخه الأخلاق الذميمة، وتحطّه إلى سويّ الهمــج والوحوش، وليسس أثر الأخلاق مقصوراً على الأفراد فحسب، بل يسري إلى الأمم والشعوب، حيث تعكس الأخلاق حياتها وخصائصها و مستوى رقيها، أو تخلفها في مضار الأمم، وقد زخر التاريخ بأحداث وعبر دلّت على أنَّ فسـاد الأخلاق وتفسّـخها كان معو لا هدَّاماً في تقويض صروح الحضارات، وانهيار كثير من الدول والمالك، وناهيك عن عظمة وجعلها الهدف والغاية من بعثته ورسالته، فقال: ((بعثــت لأُمّتم مــكارم الأخلاق)).

وهذا هو ما يهدف إليه الإسلام من علم الأخلاق، بها يرسمه من نظم وآداب، تهذُّب ضمائر الناس وتقوم أخلاقهم، وتوجههم إلى السيرة الحميدة، والسلوك الأمثل.

١ - ابن فـــارس، مقاييس اللغة: ٢/ ٢١٣، ابن منظور لســان العرب:٨٦.

٢- الإمام السجاد، الصحيفة السجادية، الدعاء عند ختم القرآن:

٣- اخلاق اهل البيت، السيد مهدى الصدر.

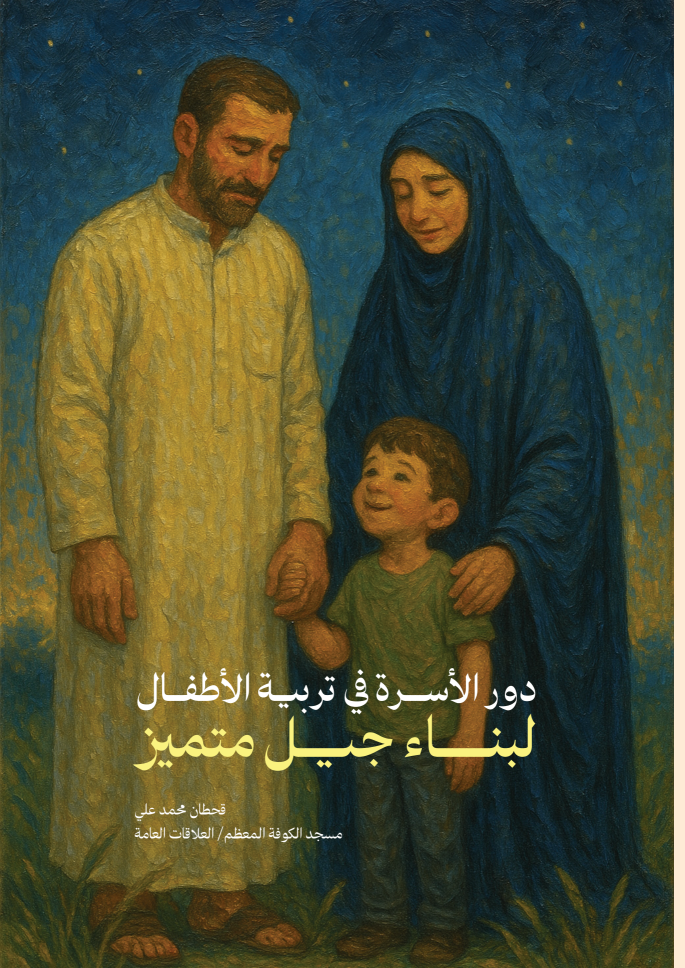
٤ - ابن حمزة الطوسي، الثاقب في المناقب.

٥- المجلسي، بحار الانوار:١٤١/ ١٢١.

٦ – الأمالي، الطوسي:١٨٦.

٧- البيهقي،أحمدبناً لحسين: ٦/ ٢٢٩.

٨- محمد زكى حجازي، المسؤولية في الإسلام: ٣٣.



تُعدُّ الأسرة اللبنة الأولى في بناء المجتمع، فهى الحجر الأساس الذي ينشأ فيه الطفل ويتلقى من خلاله قيمه وسلوكياته، وتتشكل لديــه أولى ملامــح شــخصيته، فــإنّ تربية الأطفال ليست مجرد مسؤولية عابرة بل هي رسالة عظيمة تتطلب الحكمة والصبر والإخلاص؛ لأنّ الأبناء هم أمل المستقبل وعماد الأمة، فالأسرة المؤهلة والواعية هي التي تستطيع أن تصنع جيلًا متميزًا قادرًا على مواجهة تحديات الحياة وبناء مجتمع متقدم.

#### القدوة الحسنة وتأثيرها في الأطفال:

إن القدوة الحسنة من أهم العوامل التي تؤثر في تنشئة الطفل بشكل إيجابي، فالطفل يتأثر بسلوكيات الوالدين وتصرفاتهم أكثر من تأثره بالكلام والنصائح إذا رأى الطفل في والديم الصدق، والإحسان، وحسن التعامل، فإنّه سيحاول تقليد هذه الصفات في حياته. وقد أشار النبي الله المهية القدوة حين قال: ((كلّ مولودٍ يُولَد على الفطرة، و إنها أبواه يهو دانه وينصر انه))(١)، فالوالدان هما النموذج الأول الذي يحتذي به الطفل في حياته، لذا ينبغي أن يكونا حريصين على تقديم الصورة المثالية في الأخلاق والمعاملة.

#### غرس القيم الإيجابية منذ الصغر:

إن القيم مثل: الأمانة، والصدق، والتعاون، والتسامح لا تنشأ في الطفل من فراغ بل تأتي

نتيجة التربية السليمة التي تبدأ من الأسرة، و ذلك من خلال المواقف اليومية والمارسات الحياتية، يمكن غرس هذه القيم في الطفل بطرق مباشرة وغير مباشرة، ومن الأمثلة التي يقدّمها الإسلام في غرس القيم الإيجابية قصة لقهان الحكيم مع ابنه، حيث أوصى ابنه بالصلاة والصبر والابتعاد عن الكبر، كِما ورد في قوله تعالى: ﴿ يَا بُنَيَّ أَقِم الصَّلَاةَ وَأَمُرْ بِالْمُعْرُوفِ وَانْـهَ عَن المُنْكَرِ وَأَصْبِرُ عَلَى مَا أَصَابَكَ إِنَّ ذَلِكَ مِنْ عَنْمِ الْأَمُورِ ﴾ [لقان:

#### دور الأسرة في مواجهة التحديات العصرية:

إن مع التغيرات السريعة في العصر الحديث، يواجه الأطفال تحديات كثيرة مثل تأثير وسائل الإعلام ومواقع التواصل الاجتماعي مما يضاعف من مسؤولية الأسرة.

على الأسرة أن تواكب هذه التطورات من خلال مراقبة المحتوى الذي يتعرّض له الطفل، وتوجيهه نحو الاستخدام الإيجابي للتكنولوجيا، كما يمكن للأسرة استثمار أوقات فراغ الأطفال في الأنشطة المفيدة كالمطالعة وممارسة الهوايات التي تعزز من مهاراتهم.

إن مسؤولية تربية الأطفال ليست مجرد مسؤولية عابرة بل هي رسالة عظيمة تتطلب الحكمة والصبر فالأسرة هي النواة الأولى التي يتلقى فيها الطفل قيمه وأخلاقياته، وهي البيئة التي تتشكل فيها شخصيته وقدراته وقد جاء في القرآن الكريم تأكيد على أهمية الأسرة ودورها في تربية الأبناء كها في قوله تع الى: ﴿ وَقُل رَّبِّ ارْحَمْهُ ا كُمَّا رَبَّكِ إِن صَغِيرًا ﴾ [الإسراء: ٢٤]، إن هذه الآية تعكس عمق العلاقة بين الآباء والأبناء وأهمية التربية التي تقدمها الأسرة.

#### الاهتمام أساس التربية الناجحة:

يحتاج الطفل إلى أن يشعر بأنه محبوبٌ ومقبولٌ كما هو، فالاهتمام بمشاعره ومشاركته أفراحه وأحزانه يعزّز من ثقته بنفسه، مما يساعده على مواجهة تحديات الحياة بثبات، وقد أكدّ القرآن الكريم أهمية الرحمة والتواصل داخل الأسرة، كما في قوله تعلل: ﴿ وَجَعَلَ بَيْنَكُم مَّوَدَّةً وَرَحْمَةً ﴾ [الروم: ٢١]، إذن فالاهتهام والحب هما الأساس في بناء شخصية الطفل وإعداده للحياة.

#### التعليم يبدأ من المنزل قبل المدرسة:

يمكن للأسرة أن تغرس القيم النبيلة كالصدق، والأمانة، والتسامح من خلال القدوة الحسنة والمحادثات اليومية،وأشار القرآن إلى دور التعليم وغرسِ القيم، كما في قوله عـز وجل: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا قُـوا أنفُسَكُمْ وَأَهْلِيكُمْ نَارًا ﴾[التحريم: ٦]، فهذه الآية الكريمة تدل على مسؤولية الآباء في توجيه أبنائهم وتعليمهم الطريق الصحيح.

#### الحوار المفتوح مع الأطفال:

إن الحوار مع الأطفال يبني جسور الثقة بين أفراد الأسرة، فيجب على الآباء أن يستمعوا لأطفالهم بإنصاتٍ واحترام، مما

يساعدهم على التعبير عن أنفسهم بحرية دون خوف، وفي القرآن الكريم نجد نهاذج للحوار البنّاء بين الآباء والأبناء، وخير مثال لذلك حوار سيدنا يعقوب مع أبنائه: ﴿يَا بُنَبِيَّ اذْهَبُوا فَتَحَسَّسُوا مِن يُوسُفَ وَأَخِيهِ وَلَا تَيْأُسُوا مِن رَّوْحِ اللهُّ ﴾ [يوسف: ٨٧]، هذا الحوار يُظهر أهمية الاستماع للأبناء وتقديم النصح والتوجيه لهم.

#### تشجيع الطفل على الاندماج مع مجتمعه:

لا يقتصر دور الأسرة على تنشئة الطفل داخل المنزل فحسب، بل يمتد إلى مساعدته على الاندماج مع المجتمع وتكوين علاقات إيجابية، وقد حتُّ الإسلام على التعاون والاندماج، كما جاء في قولك تعالى: ﴿ وَتَعَاوَنُوا عَلَى الْبِرِّ وَالتَّقْوَى ﴾ [المائدة: ٢]، فتشجيع الطفل على التعاون واحترام الآخرين يُفتح أمامه آفاقًا أوسع في حياته المستقبلية. تُعد الأسرة هي المدرسة الأولى للطفل، وبقدر اهتمامها بتنشئته ورعايته سيكون مستقبله مشرقًا ومليئًا بالإنجازات، فتربية الأطفال مسؤولية عظيمة، وثمارها لا تقتصر على الأسرة فحسب، بل تمتد لتؤثر في بناء مجتمع كامل، كما قال تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ آمَنُوا وَاتَّبَعَتْهُمْ ذُرِّيَّتُهُم بِإِيمَانٍ أَخُفْنَا بِمِمْ ذُرِّيَّتَهُمْ ﴾ [الطور: ٢١].

١- محمد الريشهري، ميزان الحكمة: ١/ ٧٨١.

### الهواتف الذكية ومخاطرها على الأطفال

في العقدين الأخرين ظهرت أمراضٌ ما كنّا نسمع بها من قبل منها ما يتعلق بالجوانب الفكرية والأعصاب، ومنها ما يتعلّق بالعينين وحتى على الصعيد السلوكي والنمو و التطور الذاتي، فقد ازدادت الحالات المرضية عند الأطفال والمشكلات التي بدأت تظهر في عيون الأطفال كالحول وغيرها من الأمراض التي تلازم الكثير منهم في أيامنا هذه، فنجد بعض الأمّهات و للتخلص من ضوضاء و مشاغبة طفلها تعطيه (الهاتف الذكي) أو (الآي باد) ليقضي وقته به، و يقلل من صخبه في البيت، ولكن تنسى الأم أو تتناسى بأنّ هذا الهاتف سيسبب الكثير من الأمراض والتداعيات الصحية لابنها من حيث تعلم أو لا تعلم، و هذه السطور موجهة إلى الآباء والأمهات عليكم أن تنتبهو امازالت الفرصة مؤاتيه والوقت لم ينفذ، أن تراقبوا أبناءكم و تحددوا أوقاتاً مناسبة و بدقائق معدودة الأطفالكم للنظر إلى بعض البرامج المناسبة مع عمرهم و أن تكون ترفيهية أو تعليمية، لا أن يشغل كلَّ وقته أمام هذه الشاشات التي ستأخذ صحته و راحته.

ويقول الدكتور محمد عطا حندوس رحال من المتخصصين في طب الأطفال: "إنه يمكن أن يكون للوقت الذي يقضيه الأطفال على الشاشات تأثير سلبي على نمو أد مغتهم (١).

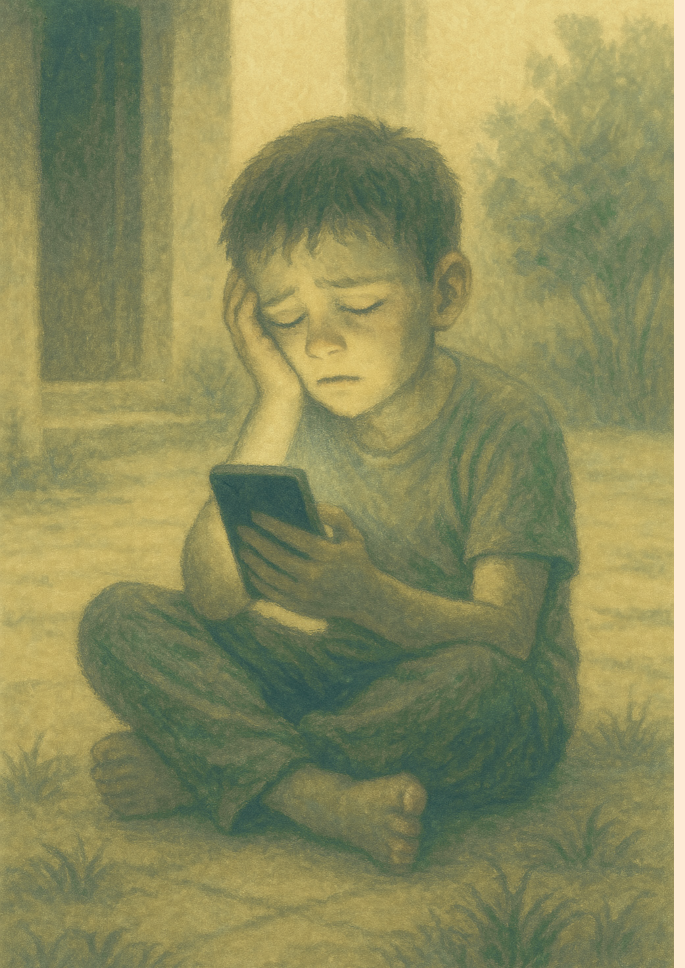
ويضيف أنه يمكن أن يؤثر قضاء وقت طويل أمام الشاشة على مهارات القراءة والكتابة، مثل التخيل والتحكم العقلي والتنظيم الذاتي، مما يودي إلى تباطؤ السرعة الإدراكية، كل يمكن أن يؤثر ذلك على التفاعل الهادف مع العائلة والمعلمين".

ويوضح رحال: "أن الأطفال يتعلمون من بيئتهم، وأن اشتغالهم بالشاشة لا يسمح بمثل هذا الإبداع".

وينصح الدكتور رحال باعتهاد ما يعرف بقاعدة "٢٠-٢٠-٢"، ويـشرح ذلك بالقول "كل ٢٠ دقيقة، توقف للدة ٢٠ ثانية، وانظر لمسافة ٢٠ قدما".

أضف إلى ذلك، يرتبط قضاء الوقت المفرط أمام الشاشات الرقمية أيضا بمتلازمة جفاف العين، وإجهاد العين الرقمى، كها يمكن أن يسبب آلاماً في الرأس والرقبة.

١ - موقع العالم سوريا.



# شؤون دولية

م.م. أزهار فائق الزبيدي جامعة الكوفة/كلية الآداب  جريمة التشهير في قانون العقوبات العراقي النص والجـــزاء

د. غفران محمد صيهودجامعة الكوفة / كلية الاداب

دور المقاومة الفلسطينية المسلحة
في أعلان دولة فلسطين

### جريمة التشهير في قانون العقوبات العراقي النص والجـــزاء

م.م. أزهار فائق الزبيدي جامعة الكوفة/كلية الآداب

جريمة التشهير (مثل قيام الأستاذ الجامعي للمنافسة غير المشروعة عن المناصب الإدارية غير المدائمة بالتشهير بالأستاذ الاخر) في قانون العقوبات العراقي رقم (١١١) لسنة ١٩٦٩م المعدل النافذ)

إن جريمة التشهير من الجرائم التي نصّ عليها المشرع العراقي ونظم احكامها في قانون العقوبات العراقي رقم (١١١) لسنة ١٩٦٩م المعدل النافذ،

حيث إن حق الفرد في حماية سمعته وشرفه وكرامته من الحقوق القانونية للفرد وملتصقة بها وتتفرع عنها، بغض النظر عن مكانة الفرد الاجتماعية في المجتمع، إن سمعته وشرفه وكرامته واعتباره له أهمية وحماية لا تقل عن حقوقه الأخرى (كحقه في الاسم وحقه في النسب وحقه في العمل وحقه في العيش حياة كريمة ووو).

لذا نجد أن الدستور والقانون احاطها بالحماية القانونية، إن المساس بهذا الحق بأية صورة من صور الاعتداء غير المشروع يمثل جريمة يعاقب عليها قانون العقوبات العراقي.

لذا نتطرق في هذا المقال الى:

١ - المواد القانونية التي نصّت على جريمة التشهير واركانها.

٢- نصّ المادة (٣٨) من الدستور العراقي

لسنة ٢٠٠٥م الدائم النافذ.

ذلك وفق الاتي:

أولا: أن قانون العقوبات العراقي رقم (١١١) لسنة ١٩٦٩م المعدل النافذ، عالج في الفصل الرابع منه عقوبة التشهير تحت مسمى (القذف)، حيث نصت المادة (٤٣٣/ ١-٢) منه على أنَّ: "القذف: اسناد واقعة معينة الى الغير بإحدى طرق العلانية، من شائنها لو صحت أن توجب عقاب من أسندت اليه، او احتقاره عند اهل وطنه، ويعاقب من قذف غيره بالحبس وبالغرامة او بإحدى هاتين العقوبتين، واذا وقع القذف بطريق النشر في الصحف او المطبوعات او بإحدى طرق الاعلام الأخرى، عُد ذلك ظرف مشددا، ٢- ولا يقبل من القاذف إقامة الدليل على ما اسنده الا اذا كان القذف موجها الى موظف او مكلف بخدمة عامة او الى شخص ذي صفة نيابية عامة او كان يتولى اعمال يتعلق بمصالح الجمهور، وكان ما اسنده القاذف متصلاً بوظيفة المقذوف أو عمله، فإذا أقام الدليل



على ما اسنده انتفت الجريمة).

يفهم من هذا النص أن المشرع العراقي لم يتطرق الى لفظ التشهير وإنها اكتفى بالقذف، حيث عرف بأنه: اسناد واقعة معينة الى الغير بإحدى طرق العلانية، من شائنها لو صحت تلك الواقعة واقام القاذف الدليل على وجودها، توجب عقاب من أسندت اليه أي المقذوف، وكذلك يترتب عليها، احتقاره عند اهل وطنه والمجتمع.

أما اذا كان الشخص المسندة اليه الواقعة موظفاً او مكلفاً بخدمة عامة وفقاً لما نصت عليه الفقرة (٢) من المادة أعلاه، واقام القاذف الدليل على صحة وقع تلك الواقعة واسنادها الى المقذوف، فهنا تنتفي جريمة القذف (التشهير) وتجب عقوبة من اسندت اليه تطبيقاً لأحكام قانون العقوبات العراقي موضوع المقال؛ لأن إقامة الدليل يُعدمن أسباب اباحة الفعل.

ثانيا: إن الدستور العراقي الدائم النافذ لسنة الدولة بها لا يخل بالنظام العام والآداب العامة، الدولة بها لا يخل بالنظام العام والآداب العامة، أولا: حرية التعبير عن الرأي بكل الوسائل، ثانيا: حرية الصحافة والطباعة والإعلان والإعلام والنشر..."، من خلال هذا النص يفهم أن تطبيق الحرية ومبادئ الديمقراطية لا تعني المساس بحق الحياة الخاصة للفرد ومساس حق الخصوصية يعد من الجرائم التي عاقب عليها القانون وهو من الحقوق التي تتمتع بالحماية القانونية والدستورية والدولية، ولا يفهم أن هذه المادة سمحت باستخدام الحرية بالتشهير بالاخرين وتشويه و باستخدام الحرية وعدم نقل ونشر الصدق يُعَد تغيير للحقيقة وعدم نقل ونشر الصدق يُعَد

تشهيرا بالاخرين وبالتالي يُعَد جريمة يعاقب عليها القانون.

كما لا بد أن نتطرق في هذا المقال الى اركان جريمة التشهير (القذف)، وفقا للقانون العراقي: من اجل ان يُعد التشهير جريمة يعاقب عليها القانون ، لابد من أن تتوافر فيه اركان الجريمة المنصوص عليها في المادة (٤٣٣) التي عالجت جريمة القذف، وهي:

۱- أن تسند واقعة معينة الى الغير، أي أن يسند القاذف الى المقذوف واقعة معينة، مثل (أنه شخص مختلس، أو مرتش، أو يكون علاقات مشبوه، أو مزور، أو غير نزيه، أو يستغل منصبه لابتزاز الطلبة والطالبات...).

٢- أن يكون اسناد تلك الواقعة بإحدى طرق العلانية، مثلا (يكون القذف او التشهير عن طريق المواقع الإلكترونية او الصحف والمجلات او عن طريق احدى وسائل الاعلام من خلال لقاء تلفزيوني او حوار إذاعي اعلامي).

٣- لا بد من توافر الركن المعنوي للجريمة بعد تحقق الركن المادي، وهو القصد الجرمي او القصد الجنائي، أي أنْ يكون القاذف على علم ودراية بأن قيامه بهذا الفعل يشكل جريمة يعاقب عليها القانون، وهو توفر الركن المعنوي للجريمة، خلاف ما تقدم أي اذا انتفى احد اركان الجريمة، هنا ينتفي وصف التجريم للفعل ولا نكون امام جريمة يعاقب عليها القانون.

3- الجزاء: لكي يُعد الفعل جريمة، لابد من وجود نص يجرمه ويحدد عقوبة تناسبه، حيث نجد أنّ المشرع العراقي، نص على احكام جريمة القذف (التشهير) في الباب الرابع من قانون العقوبات

العراقي موضوع المقال في المادة (٤٣٣/ ١-٢)، كما نجد أن المشرع العراقى عد جريمة التشهير من جرائم الجنح، التي يعاقب عليها بالحبس او بالغرامة، كما أن المشرع لم يحدد مدة الحبس بمدة مقيدة وإنما جعلها مطلقة، أي تكون مدة الحبس (من يوم الى خمس سنوات)، أو بالغرامة التي حددها على أن لا تقل عن (٢٠١) مئتان وواحد الف دينار عراقي، ولا تزيد عن (٠٠٠أ٠٠٠) مليون دينار عراقي.

هذا ولا بد من الإشارة الى أن وقوع جريمة التشهير بإحدى طرق العلانية، يجعلها ظرفاً مشدداً للفعل، اما اذا لم تقع بإحدى طرق العلانية عُـد ذلك ظرفاً محففاً للجريمة، وهـذا مـا نصـت عليه المادة (٤٣٥) من قانون العقوبات العراقي رقم (١١١) لسنة ١٩٦٩م المعدل النافذ(١).

ختاما لما سبق، نشير الى أن جريمة التشهير من الجرائم الخطرة التي نرى من الأهمية تعديل نص عقوبتها والنص على عقوبة اشد؛ خاصة اذا كان لتحقيق أغراض دنيئة، وارضاء وتحقيق مصالح شخصية بعيدة عن الحقيقة والواقع، وكانت صادرة من شخص له عداء شخصي تجاه المقذوف، ومعروفٌ عنه أنه ينافسه ويحقد عليه بسبب الانانية او نقص الشخصية أو ضعف النفوس... لذا لابد من ان تكون عقوبتها اشد سواء بالحبس الأشد او بغرامة مالية اكثر، هذا في الجانب الجنائي، اما في الجانب الإداري، فلا بد للجهات العليا من التوجه الى تشكيل اللجان التحقيقية التي لا بد من ان توصى بمعاقبة القاذف بأشد العقوبات المنصوص عليها في الفصل الثالث من قانون انضباط موظفي الدولة والقطاع العام رقم (١٤) لسنة ١٩٩١م

المعدل؛ لردعه ولتعريفه بخطورة ما اقدم عليه من فعل، وكذلك ليعرف قيمة المهنة المكلف بها وهي التدريس، فكيف يامن المجتمع على الأجيال التي يقوم بتدريسها مثل هكذا اشخاص، يستغلون الوظيفة والمناصب لابتزاز الغير لغرض الوصول لتحقيق أهدافهم ومصالحهم الشخصية الدنيئة.

كما ويجب على الاعلام بكل وسائله التقليدية والحديثة أن يقوم بتثقيف وتوعية الجمهور عن طرق استخدام وسائل الاعلام، من خلال البرامج الحوارية الثقافية او من خلال النشر بالصحف والمجلات او من خلا مواقع التوصل الاجتماعي، للتنبيه على خطورة الاقدام على مثل هذه الأفعال التي اذا توافرت فيها اركان الفعل الجرمي الذي نص عليه القانون، عُدت جريمة يعاقب عليها القانون جنائيا وإداريا، لما تشكله هذه الجريمة من خطورة تمس سمعة وشرف وكرامة المقذوف او المسندة اله الواقعة.

- دستور العراق الدائم النافذ لسنة ٢٠٠٥م. - قانون العقوبات العراقى رقم (١١١) لسنة ١٩٦٩م المعدل.

- قانون انضباط موظفي الدولة والقطاع العام رقم (١٤) لسنة ١٩٩١م المعدّل.

١- نص المادة (٤٣٥): "إذا وقع القذف أو السب في مواجهة المجنى عليه من غير علانية أو في حديث تلفوني معه او في مكتوب بعث به اليه او ابلغه ذلك بواسطة اخرى فتكون العقوبة الحبس مدة لا تزيد عن ستة اشهر وبغرامة لا تزيد عن خمسين دينارا او بإحدى هاتين العقوبتين".

## دور المقاومة الفلسطينية المسلحة في أعلان دولة فلسطين

بدأت المقاومة المسلحة منذ الاحتلال الصهيوني ولا تزال عنصراً محورياً في تطور القضية الفلسطينية، خاصة فيها يتعلق بإعلان دولة فلسطين وتحقيق استقلالها، ولم تقتصر على الجوانب العسكرية فحسب، بل شكلت أيضاً حافزاً سياسياً واجتهاعياً للعديد من الفصائل الفلسطينية والشعوب العربية، وجزءاً من استراتيجية وطنية هدفها التحرير الكامل للإراضي الفلسطينية.

د. غفران محمد صيهود جامعة الكوفة / كلية الاداب

للشعب الفلسطيني والرد المناسب على جريمة الاحتلال وأغتصاب الحقوق الفلسطينية والقيام بالعمليات الارهابية، وكانت بدايات المقاومة قديمة منذ بداية الاحتلال وليس كها يزعم بعض السياسيين حينها يؤرخون لبداياتها بعد هذا التاريخ بعقود، تبعاً لمتغيرات سياسية سادة في حقبة معينة، ولم تنشأ المقاومة الفلسطينية من فراغ وإنها هي بالأساس ردُّ فعل طبيعيًّ وشرعيًّ وشرعيًّ في الاستمرار مع استمرار جريمة الاحتلال ذاتها، وعق مشروع تكفله الشرائع الساوية تماماً مثلها وحق مشروع تكفله الشرائع الساوية تماماً مثلها في الاستمرار مع السلوية والمواثيق الإنسانية، وحق مشروع تكفله الشرائع السلوية الانسانية، وحق المسطين الكفاح المسلح )) طريقاً وحيداً لاسترداد الأرض والحقوق، ومما لا شك فيه لاسترداد الأرض والحقوق، ومما لا شك فيه

ساهمت المقاومة في تحريك المجتمع الدولي نحو الاعتراف بحق الفلسطينيين في تقرير مصيرهم، على الرغم من التعقيدات والضغوط الخارجية التي وقع فيها الشعب الفلسطيني ليكون ضحية فكرة عنصرية صهيونية تسعى لاغتصاب أرضه عبر مزاعم ومفاهيم دينية توراتية وسياسية، وفقاً لمؤامرة دولية تستهدف تقسيم المنطقة العربية وإخضاعها عبر التفتيت وتعزيز قوة الاحتلال الإسرائيلي للتدخل في شؤون المنطقة بشكل مستمر، ولم يكن الشعب الفلسطيني وحده المعني بهذا الصراع في مواجهة العربية والإسلامية منذ نهاية القرن التاسع العربية والإسلامية منذ نهاية القرن التاسع عشر الى وقتنا الحاضر، ولسذا كانت المقاومة الفلسطينية المسلحة هي الخيار الاستراتيجي

أنها حقّقت كسباً كبراً من خلال انخراطها في الانتفاضــة الأولى ١٩٨٧ والثانيــة ٢٠٠٠ والانتفاضة الفلسطينية الثالثة أو انتفاضة القدس وكذلك شميت انتفاضة السكاكين(١٥٠٠-٢٠١٦)، وفي فجر يوم السبت ٧ تشرين الأول ٢٠٢٣ بدأت انتفاضة الطوفان الاقصى بشن المقاومة الفلسطينية عملياتها العسكرية في قطاع غــزة على إسر ائيل شـــملت هجوما بريـــأ وبحرياً وجوياً وتسللاً للمقاومين إلى عدة مستوطنات في غلاف غيزة وأعلن عين العملية محمد الضيف قائد الأركان في كتائب عز الدين القسام الجناح العسكري لحركة المقاومة الإسلامية (حماس)، واعتُكرت أكبر هجوم على إسر ائيل منذ عقو د(١).

### دور المقاومة أعلان دولة فلسطين:

تعرف المقاومة الفلسطينية بانها الحراك والسياسات والدعوات والعمليات التي تدعو أو تدعهم مقاومة الاحتلال والاضطهاد والاستعمار الصهيوني للفلسطينيين والأرض الفلسطينية وتسعى لرفعه، يستخدم المصطلح لوصف تحركات فلسطينية متنوعة تتراوح بين المقاومة المدنية الشعبية والمسلحة، فبدأت تظهر فصائل فلسطينية ذات طابع سياسي عسكري تستخدم مصطلح الكفاح المسلح للإشارة إلى أشكال المقاومة الفلسطينية المسلحة على مستوى دولي، واستخدم المصطلح في الخطاب الفلسطيني من قبل منظمة التحرير الفلسطينية وأصبح جزء من هوية الفصائل الفلسطينية بعد أعلان دولة فلسطين ١٩٨٧ و دخول حركة حماس في العملية السياسية بجناحيها العسكري والسياسي(٢).

لم يكن إصدار الحكومة البريطانية وعد بلفور (٢/ ١١/ ١٩١٧) بمنح وطن قومي للشعب اليهودي في فلسطين، وقبل أن تتمكن من فرض سيطرتها على أجزاء يسيرة من أرض فلسطين، حيث يمكن رصد بدايات المقاومة الفلسطينية قبل الاحتلالين المشار إليها، ذات ارتباط بجهود المستعمرين والصهاينة المبكرة لتعزيز الاستيطان اليهودي في فلسطين أواخر القرن التاسع عشر وبداية القرن العشرين، بيد أن المقاومة وقتذاك كانت عفوية غير منظمة وغير منسقة، تغلب عليها أعلال الاحتجاج والاحتكاكات الجزئية، ولعلَّ ثورة البراق ١٩٢٩ شكَّلت ذروة الرفض الفلسطيني للوجود اليهودي، مع بداية الثلاثينيات بدأت عمليات الكفاح المسلح والمقاومة منذ قيام عز الدين القسام بعمليات التجنيد والتدريب للفدائيين وكان فاتحة بلورة العمل الجهادي المنظم والأكثر تأطيراً فبرزت الصبغة الإسلامية في عمل المقاومة من حيث الشعار ونوعية الأداء والصورة، أو من حيث المشاركة الفصائلية، الثورة الفلسطينية القسام والثورة الكرى لتأخذ الأمور بعد ذلك تطورها صعوداً وهبوطاً، وصولاً إلى الوقت الراهن ويمكن تقسيم الفترة المتدة بين عامي ۱۹۳۳ و ۲۰۰٦ إلى ثــلاث مراحل رئيســة لكل منها ساماتها وظروفها وتفصيلاتها (٣).

المرحلة الأولى: تمتد بين عامي١٩٣٣ - ١٩٦٥ تمتاز هـذه المرحلة بأنها مرحلة البدايات وبوجود المقاومة بصورة رئيسة على الأرض الفلسطينية ومزجها بين الأداء الشعبي والأداء التنظيمي غير المتطور، والذي أخذ في بعض المراحل



شكلا رسميا، مع قلة الإمكانات وقلة الخبرة والافتقار إلى شمولية الفعل جغرافياً، وعدم تبلور الأهداف بصورة واضحة ودقيقة وتشتمل هـــذه المرحلــة ثــورة القســام ١٩٣٥ والثورة الفلسطينية الكبرى ١٩٣٦ - ١٩٣٩، والمشاركة الفلسطينية في حرب ١٩٤٧ - ١٩٤٨، وجيش الإنقاذ و العمليات الفدائية بعد هزيمة الجيوش العربية وتنفيذ عمليات مقاومة(٤).

المرحلة الثانية: تمتد بين عاميى ١٩٦٥ -١٩٨٧ وهـــ المرحلة التي شهدتما يسمى بالانطلاقة المعاصرة للثورة الفلسطينية، وولادة عدد من الفصائل الفلسطينية المقاتلة ( فتح، الجبهة الشعبية، الجبهة الديمقر اطية، الصاعقة، وغيرها)، التي هيمنت لاحقا على منظمة التحرير الفلسطينية وقيادة العمل الوطني الفلسطيني، وكانت أغلب هذه المنظات تأسس قبل احتالال ١٩٦٧ هـو تحرير كامـل التراب الفلسطيني واعتبار الكفاح المسلح الطريق الوحيد للتحريـر، فقد انتهـت إلى ماعرف لاحقاً بالبرنامـــج المرحـــلي لمنظمـــة التحريـــر وصولاً إلى توقيع اتفاقات أوسلو وتشكيل السلطة الفلسطينية، ولعل هذه المرحلة شهدت تحولات في الأداء المقاوم وقفزات نوعية، وتقسم إلى ست محطات رئيسة:

١- مرحلة الــبروز ١٩٦٥ - ١٩٦٧: كانت بداية تشكيل للمجموعات الفدائية للفصائل الرئيسة في العمل الفلسطيني، والقيام بعدد من العمليات العسكرية.

٢- مرحلة القواعد الارتكازية ١٩٦٧: بعد احتلال الكيان الصهيوني لباقي الأراضي الفلسطينية في غزة والضفة، حيث عمدت

فصائل المقاومة إلى تأسيس خلاياها السرية في المناطــق المحتلة عام ١٩٦٧ وتفعيــل عملياتها ضد الاحتلال انطلاقاً من داخل الأراضي المحتلة. ٣- مرحلة الصراع العسكري١٩٦٨ - ١٩٧٠: بعد فشلل تجربة القواعد الارتكازية وتنامى قدرة الاحتلال على ملاحقة ومحاصرة الخلايا الفدائية، انتقلت المقاومة لبناء قواعدها الثابتة في الضفة الشرقية (الأردن) والتحول إلى تنفيذ العمليات عبر الحدود.

المراجعات لخطة وأساليب العمال لإعادة النظر في استراتيجية حرب الشعب بعد تبلور اليأس من وجود الجبهة العربية المساندة، والتي يفترض أن تقف من وراء حرب العصابات والحرب الشعبية التي تخوضها المقاومة، خصوصاً وقد تأكد عجز النظام العربي، وحرصه على تغيير مسار العمل الفلسطيني المقاوم.

٥ - مرحلة النمو النظامي ١٩٧٤ - ١٩٨٢: توجهت الإرادة باتجاه تكريس تشكيلات عسكرية نظامية إبان المرحلة اللبنانية من عمر العمل الفلسطيني.

٦- مرحلة الضعف ١٩٨٢ - ١٩٨٧: أذ تراجع الأداء العسكري وتبعثرت القوات، وتراجعت فعالية وحضور منظمة التحرير الفلسطينية، وبدأت مرحلة عربية من التركيز على خطر جبهات طارئـة مثل الحرب الاهليـة اللبنانية والحرب العراقية الايرانية (٥).

المرحلة الثالثة: تمتد من العام ١٩٨٧ حتى يومنا هذا ويمكن تقسيمها إلى ثلاث محطات: المحطة الأولى: الانتفاضة الفلسطينية الاولى (١٩٨٧ - ١٩٩٤)، التي عرفت بثورة المساجد وثورة أطفال الحجارة، التي شكّلت أهم محطات التحول في مسار العمل الفلسطيني المقاوم على أربعة مسارات مهمة هي (٢):

أ- بروز الصبغة الإسلامية في عمل المقاومة مضموناً من حيث الشعار ونوعية الأداء والصورة، والمشاركة الفصائلية لحماس والجهاد الإسلامي، وكان دخول حماس لهذا المعترك إضافة لمسيرة العمل المقساوم وليس انكسساراً لأدائه عبر إعادة تأهيل أكبر قوة للمقاومة الفاعلة، وسلخها عن جوهر برنامجها المقاوم في بداياتها، ورغم أن حماس دخلت الانتخابات التشريعية تحت شعار (حماية خيار المقاومة) إلا أن التشكيك في إمكانية المزاوجة بين العمل السياسي والاستمرار في المقاومة ظل هو الأمر السائد(٧)، إلى أن استطاعت حركة حماس وبصورة ربها فاجات المراقبين، أن تنجح في كسب الرهان بكفاءة عالية دون أن تنكسر بل أن تفرض شر وطاً جديدة في اللعبة السياسية وتحسين 

ب- نقل ثقل العمل المقاوم من الخارج إلى الداخل وبفعالية متواترة، وأداء استثنائي متميز فاجاً الاحتلال على أكثر من صعيد؛ سواء في نوعية الجيل الذي قاد المقاومة عمراً، ومستوى العمليات الفدائية والقدرة على الاستثار الإعلامي، وهو ما عبَّر عنه رئيس الوزراء الإسرائيلي بنيامين نتنياهو بانقلاب الصورة، حيث نجح الفلسطينيون بتقديم أنفسهم كضحايا يقاتلون بحجارتهم الصغيرة.

ج-إعادة المبادرة إلى الفعل الشعبي نساء، أطفال، رجال، مدن وقرى ومخيات وتطوير أدوات العمل وتنويع أساليب المقاومة (٩).

المحطة الثانية: انتفاضة الأقصى ٢٠٠٠ و التبي يمكن اعتبارها بأنها استئنافاً وامتداد المقاومة الفلسطينية - للانتفاضة الأولى وإن كان بأساليب جديدة، أذ غلب على هذه الانتفاضة صعود العمل العسكري وتطوير الانتفاضة صعود العمل العسكري وتطويات أدواته، وتراجع الأدوار الشعبية إلى مستويات أقل مما كانت في الانتفاضة الأولى، دون إغفال أن انتفاضة الأقصى جاءت بعد تعشر العملية أن انتفاضة في كامب ديفيد ٢ عرفات - باراك أيلول/ ٢٠٠٠، وفي ظل وجود سلطة الحكم الذاتي الفلسطيني في الضفة وغزة، وبعد إنجاز المقاومة اللبنانية لتحرير الجنوب عبر ضغط الفعل العسكري المقاوم، وليس عبر التفاوض والعمل الدبلوماسي والعمل.

المحطة الثالثة: مرحلة تثبيت حضور القوى الإسلامية سواء في ساحة العمل المقاوم أو في الشارع الشعبي والمؤسسات الرسمية، التي كرَّست جملة من الاعتبارات: أهمها إعادة الاعتبار للخيار المقاوم بعد ما تم إهداره من قبل السلطة الرسمية الفلسطينية لسنوات، وتغليبها الخيار التفاوضي، أو إمكانية الجمع بين العمل السياسي، والانخراط في المهات القتالية (١١).

### وفي الختام

إن المقاومة الفلسطينية في شكلها الجديد هي مراحل تطور بالأداء والإمكانات يمكن رصده بعد الانتفاضة الأولى التي عبرّت بمجموعها عن نقلات كبيرة في الأداء وامتلك أدوات القتال البسيطة بالحجر والمقلاع وعبوات المولوتوف وصولاً إلى استخدام السكاكين في مرحلة لاحقة من عمر الانتفاضة الأولى وهي مرحلة

ى فصائل المقاومة، أما المرحلة الرابعة فكانت مرحلة الصواريخ وصراع الأدمغة أذ استطاعت المقاومة امتلاك التصنيع العسكري، وإن كان بوسائل أولية غيير متطورة، إلاّ أنها قفزت وفي وقتٍ قليل إلى مستوياتٍ مؤثرة، تهدد الأمن الاسرئيكي وخطر استراتيجي من الممكن أن تتحـول إلى خطر وجودي، إذ استطاعت المقاومة الفلسطينية نقلها إلى الضفة الغربية بالعمق الاستراتيجي للدولة الإسرائيلية، وتهديد المنطقة الأكثر حيوية وضمن هذه المرحلة أبدعت المقاومة ما اصطلح على تسميته بحرب الأنفاق، وهي التقنية التي أسقطت نجاح الخطة الأمنية الإسر ائيلية القائمة على فكرة بناء الجدار العازل، لعل استثهار الأنفاق لتفجير المراكز والأبراج العسكرية الإسرائيلية حرول قطاع غزة هناك، وبالتوازي مع كل هذه الجهود استطاعت المقاومة الفلسطينية أن تدخل إلى فلسطين كميات كبيرة من السلاح، عبر الأنفاق في غزة أو عبر تجنيد العديد من الجهات لشراء السلاح وتهريبه، وتعزيز وسائل الإمداد وتنويعها، كما استطاعت أن تدرب عددا لتفجير المراكز والأبراج العسكرية الإسرائيلية حرول قطاع غزة فدور المقاومة الفلسطينية المسلحة كان ولا يزال أساسياً في نضال الشعب الفلسطيني من أجل الحرية والاستقلال على الرغم من الانتقادات المتعلقة بأسلوب الكفاح المسلح، إلا أن هذا النضال كان حافزاً لإبراز القضية الفلسطينية على الصعيدين الإقليمي والدولي، وأدى إلى إحداث

عبرَّت بوضوح عن شح الإمكانات وغزارة الإرادة المصممة على القتال لدى الشعب الفلسطيني فيامثلت المرحلة الثانية حرب العصابات أذ استطاعت المقاومة أن تمتلك بعض قطع السلاح، وأن تنفذ عدداً من العمليات الفدائية ضد أهداف عسكرية إسر ائيلية ثابتة أو متحركة، وقد شكَّلت عمليات المجموعات التي يقودها الشهيد عهاد عقل ذروة النجاح على هـذا الصعيد بدأت في غرة وانتقلت إلى الضفة الغربية واستطاعت المقاومة خلال هذه الحقية من أن تبني خلاياها الأمنية والعسكرية، وأن تبدأ عمليات حثيثة من التزود بالقنابل والأسلحة الخفيفة، و تطور قدراتها التدريبية والتخطيطية ووسائل جمع المعلومات والرصد والتخفى، فانتقلت المقاومة الفلسطينية المسلحة في المرحلة الثالثة الى مرحلة العمليات الاستشهادية وتصنيع الأحزمة الناسفة وهي المرحلة التي استطاعت أن تنقل فعل المقاومة إلى مساحات أكثر تأثيرا، وأن تفرض نوعاً من توازن القلق السياسي- العسكري مع الاحتلال، واستطاعت أن توازن ميزان الخسائر بين الجانبين الفلسطيني والإسرائيلي، وأن تنقل نسبة الشهداء الفلسطينيين إلى القتلى الإسرائيليين من ١:١٠ في الانتفاضة الأولى؛ ليصبح ١:٣ في الانتفاضة الثانية، ويدخل ضمن نطاق العمليات الاستشهادية التي تنوعت أشكالها بين الحزام الناسف والعبوات التشعيلية وتفخيخ السيارات وعمليات اقتحام المستوطنات والمعسكرات الإسرائيلية، التي عبرت عن مستوى متقدم من الكفاءة والجرأة وتطور التخطيط والتدريب لد



المخطط ادناه يوضح اهم فصائل المقاومة المسلحة في فلسطين بالنسب المئوية

تغييرات سياسية في المنطقة سواء في الأمم المتحدة أو على مستوى المحافيل الدولية رغم أن إعيلان دولة فلسطين لا يزال قيد الانتظار، الا أنها ساهمت في عدة مجالات مهمة منها تحقيق الاعتراف السدولي مع تصاعد العمليات المسلحة والمقاومة ضد الاحتلال، فأصبح العالم يشهد المسادة إصرار الشعب الفلسطيني على مقاومة الاحتلال ما أدى إلى الضغط على السدول الغربية لإعادة النظر في مواقفها من القضية الفلسطينية وفرضها على جدول الأعال السدولي وكانت تثير ردود فعل دولية تؤدي إلى فرض عقوبات أو ضغوط على إسرائيل، وتوحيد الجهود الفلسطينية رغم على المنقسامات الداخلية الا أنه ظل الكفاح المسلح يشكل عاملًا موحدًا بين فصائيل المقاومة المختلفة ومدن بينها حركة فتح وهاس.

<sup>1.</sup> حول طوفان الاقصى ٢٠٢٣ ينظر: موقع مركز دراسات السرق الاوسط؛ موقع مركز الدراسات الفلسطينية.

مآهر الشريف، البحث عن كيان، دراسة في الفكر السياسي الفلسطيني ١٩٥٨-١٥٦.

٣. ماهر الشريف، البحث عن كيان، ص١٢٣-١٢٢.

٤. ماهر الشريف، البحث عن كيان، ص٣٠٣.

٥. فيصل حوراني، الفكر السياسي الفلسطيني ١٩٦٤ – ١٩٨٧، ص٢٢.

٢. يزيد الصايغ، الكفاح المسلح وتكوين الدولة الفلسطينية،
ص ١٠.

٧. سامي أبو زاهر، حماس الصعود والتحديات.

٨. فيصل حوراني، الفكر السياسي الفلسطيني ١٩٦٤ - ١٩٨٧، ص٠٣.

٩. يزيد الصايغ، الكفاح المسلح وتكوين الدولة الفلسطينية،
ص ٣١.

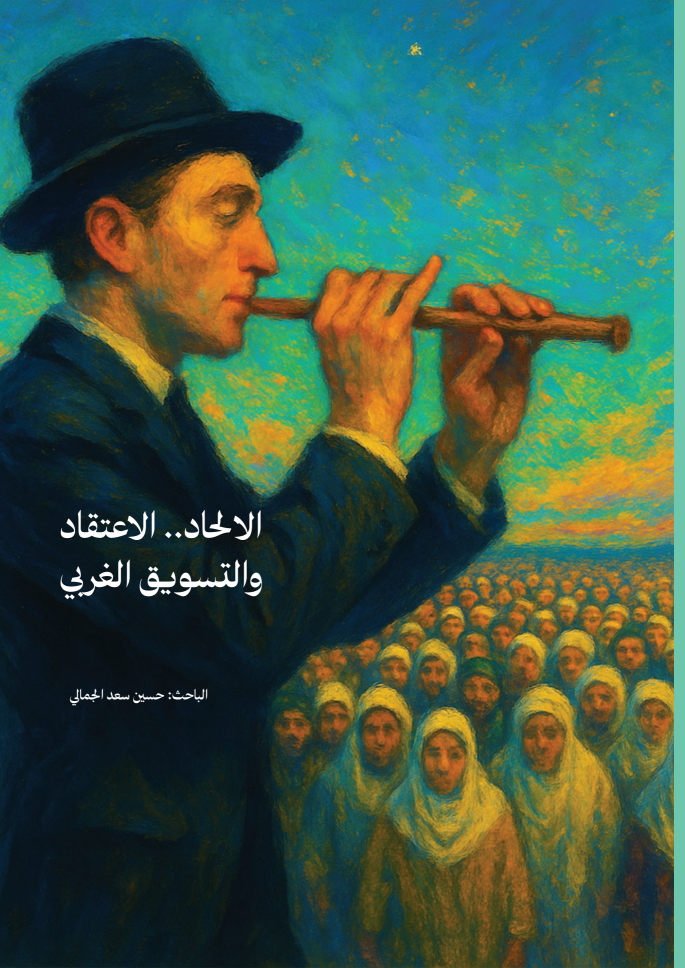
<sup>·</sup> أ. ناصر الدين الشاعر، الانتفاضة الفلسطينية الثانية التحليل والنتائج ٥ . ٢ . ٠

طارق الزمر، الاسلاميون والمقاومة الفلسطينية من حركة حماس الى الجهاد الاسلامي.

## الشرق والغرب

الباحث: حسين سعد الجمالي

الالحاد.. الاعتقاد والتسويق الغربي



### سوّق بعض الغربيين أفكار الالحاد الى شبابنا من خلال اثارة بعض الشبهات عن الدين

يتخوف الكثرون من انتشار ظاهرة أو فكرة الالحاد عند بعض الشباب في مجتمعاتنا الاسلامية عموما ولاسيها المجتمع العراقي، ولكن بنظرةٍ فاحصةٍ ومتأملة لهذه الظاهرة وتحليلها عن بعد وبتجرد، وتفكيكها والبحث في ماهية الظاهرة أصلا! ولابد من البحث أولاً عن منشأ هذه الفكرة؟ ثم معرفة منظري هذه الفكرة او الظاهرة؟ وماهي طبيعة المجتمع التي ظهرت فيه هذه الفكرة؟ وما هو رد فعل المجتمع آنداك؟ ثم نأتي على مجتمعاتنا الاسلامية لنعرف مدى تأثير هذه الأفكار في مجتمعاتنا، ولماذا تأثر بها بعض الشباب؟ وهل الذين تأثروا بهذه الفكرة أو الظاهرة هم مؤمنون بها يقينا واعتقادا؟ أو هو مجرد ردّةٍ فعل نتيجة اخفاقات وانكسار الأمة؟ ليتبين لنًا بعد ذلك حقيقة الأمر.

وقبل هذا وذاك لنعرف ما معنى الالحاد:

الإلحـــاد: الميل، والعدول، الميل عن الدين، و انتهاك حرمة الحرم. وفي القرآن الكريــم: ﴿إِنَّ الَّذِيـنَ كَفَــرُوا وَيَصُــدُّونَ عَــن سَبِيلِ اللهُ وَالمُسْجِدِ الحُرَامِ الَّذِي جَعَلْنَاهُ لِلنَّاسِ سَواءً الْعَاكِفُ فِيهِ وَالْبَادِ وَمَن يُرِدْ فِيهِ بِإِلِّهَ بِظُلْمٍ نَّذِقْهُ مِنْ عَذَابٍ أَلِيمٍ ﴾ (الحَج:

٢٥)، واللحد: الشق يكون في جانب القبر للميت، ألحاد، ولحود.

والملتحد: الملجأ، وفي القررآن الكريم. ﴿ قَلْ إِنِّي لَن يُجِيرَنِي مِنَ الله أَحَدٌ وَلَنْ أَجِدُ مِن دُونِهِ مُلْتَحَدًا ﴾ (الجن: ٢٢).

و في اصطلاح الشرع: الإلحاد هو من مال عن الشرع القويم إلى جهة من جهات الكفر، فالإلحاد أوسع فرق الكفر حدّاً: أي هو أعم من الكل(١٠).

نشأت فكرة الإلحاد بصورته الجديدة في المجتمع الغربي مع مطلع القرن الماضي من خلال أفكار (فريدريك نيتشه..) وهو كاتب ألماني مصاب بالصرع توفي سنة ١٩٠٠، أعلن إلحاده وموقفه ضد الدين، ودعا إلى العنف والدكتاتورية، فتبنى أفكاره هتلر وموسليني ثم تبناه الشيوعيون والنازيون، ونشروا كتبه بعد موته بستة سنوات، وسموه فيلسوف القوة والإنسانية!

ونيتشه يدعو إلى الثورة على الدين والقيم، فهو ناقم على الدين؛ لأنه يقف أمام رغباته ونزواته، وكذلك كان ناقم على الدين نتيجة تصرف بعض من رجاله، ولاسيها الذين يبررون للحكام ظلمهم؛ لذا كان يعجبه كل من يهاجم الدين ورجاله، ويتجرأ على مقدساته (۲).

أما نيتشه نفسه فقد كان مصاباً بالصرع كما ذكرنا سابقا، وأصيب بمرض جنسي أفقده القدرة على الزواج، وعاش متسكعاً بين ألمانيا وإيطاليا والنمسا، حتى أصيب بالجنون لمدة عشر سنوات أو أكثر، حتى

وكتبوا عنه أنَّه كان في صباه متديناً، وكان أهله يأملون فيه أنْ يكون قسيساً، لكنُّه سرعان ما تغير وسلك طريق الفساد الجنسي وأعلن (إني قتلت الله).

كان نيتشــه مغرمــاً بالقــوة والجــرأة إلى التهور، وكان يكتب أفكاره الناقمة على كلِّ شيء بعبارات قصيرة غير منتظمة، كقوله (الله مات) و(أن المحرك للإنسان هو حب السيطرة) و(لا تدخل على المرأة إلا والسوط في يدك)! ومع ذلك فإنّ البعض قد تبنى كتبه بعد موته وسموه فيلسوفاً، وسموا هــذره فلسـفة القـوة والإنسانية!

فلنتأمل قوله: "بدأتُ مغامراتي الفكرية، وفررتُ من الحيرة إلى الإلحاد، فازدادت حيرتي! فإلى أين أتجه؟ أفلا يجدر بي أنْ أعود أدراجي إلى الإيسان، أو أنْ أوفّت لإيان جدیــد (۳)؟!

وقوله: "أنا لا أريد أنْ أكون نوراً لأبناء هذا الزمان، بل أريد إيراثهم العمى! وكل مولودٍ جديدٍ يأتي برجس إلى العالم! فإياكم

وممارسة الفضائل! ولنكن أعداءٌ فيها بيننا، وليحشد كُلُّ منْا قواه ليحارب الآخرين! فخير السلام ما قَصُرت مدته! وإنّ من الخير أنْ تكون الأقذار كثيرة في هذا العالم! فلا معنى للوجود، والحكمة قاتلة)(٤)!

هكذا كانت افكاره وآراؤه فالتناقض فيها واضحٌ فهو مترددٌ حاتَّر لا يستطيع انَّ يتخذ القرار.. ذو نفسية معقدة ومريضة.. ومع ذلك يصر البعض على اتباعه وتمجيده...، وهنا ينطبق المثل الطيور على أشكالها تقع!

ثم ظهر بعد ذلك تيار (الوجودية) وهو تيار فلسفي، يكفر أتباعه بالله ورسله وكتبه وبكل الغيبيات وكل ما جاءت به الأديان، ويعتبرونها عوائق أمام الإنسان نحـو المسـتقبل، وقـد اتخـذوا الإلحـاد مبـدأ ووصلوا إلى ما يتبع ذلك من نتائج مدمرة، ومن أشهر زعاء هذا التيار "جان بول سارتر" الفرنسيّ المولود سنة ١٩٥٥ م، وهو ملحــدٌ وينــاصر الصهيونيــة، وانتــشرت أفــكار هـذا التيار بين المراهقين والمراهقات في فرنسا وألمانيا والسويد والنمسا وإنجلترا وأمريكا وغيرها، حيث أدَّت إلى الفوضي الخلقية والإباحية الجنسية واللامبالاة بالأعراف الاجتماعية والأديان.

ويضاف إلى ذلك (الفرويدية) وهي مدرسة في التحليل النفسي، أسسها اليهودي (سيجموند فرويد) وهي تفسر السلوك الإنساني تفسيراً جنسياً، وتجعل الجنس هو الدافع وراء كل شيء، كما أنَّها تعتبر القيم



والعقائد حواجز وعوائق تقف أمام الإشباع الجنسي، مما يورث الإنسان عقداً وأمراضا نفسية، ولم ترد في كتب وتحليلات فرويد أية دعوى صريحة للانحلال كم يتبادر إلى الذهن، وإنها كانت هناك إيهاءات تحليلية كثيرة تتخلل المفاهيم الفرويدية، تدعو إلى ذلك، وقد استفاد الإعلام الغربي ولاسيما الصهيوني من هذه المفاهيم لتقديمها على

نحو يغري الناس بالتحلل من القيم وييسر لهم سبله بعيداً عن تعذيب الضمير (°).

وقد رفض عقلاء المجتمع الغربي ومفكروهم وأساتيذهم هلذه الفكرة أصلاً حتى جاء القانون الجنائي الذي أصدره الانجليز ضد الإلحاد وفرضوا فيه عقوبة الموت حرقا على كلِّ ملحـد (حـرق الملحـد أو الزنديــق haeretico comburend)(۱). والملاحظ من خلال السرد التاريخي لنشوء هذه الفكرة إنها نمت وترعرعت بين المشوشين فكرياً والمتمردين والمرضى النفسيين؛ لأنَّ الإيان فطريٌّ موجودٌ عند كلِّ إنسان؛ لَـذا قـال كريسـي موريسـون رئيـس المجمع العلميّ في نيويـورك: ((إنّ البـشر لا يزالون في فجر عصر العلم وكلم ازداد ضياء العلم، سطوعاً جلالنا شيئاً فشيئاً صنعه خالتٍ مبدع))(٧).

إنَّ الإسلام حريصٌ على أنْ يرشد الإنسان إلى تلك القوة المدبرة لهذا النظام و الإيان بها؛ لأنّها المدبرة لكل شيء وسبب الأسباب، ويجعل الإيان بالله والوحدانية الركيزة التي تقوم عليها دعائم الاعتقاد بتوحيد الله، ورفض أيَّ اعتقادٍ آخر مبنى على العقد النفسية والمجتمعية.

فالإلحاد معناه الضياع واللا انتهاء الذي يجعل الإنسان تائهاً متحركاً تحركاً عشوائياً ينفعل بالعوامل من حوله ولا يؤثر فيها، كما أنَّ الـشرك والوثنيـة التي تجعـل مـن غـير المطلق مطلقاً «من غير الإله إلهاً» ومن الجهل علماً، ومن الفقر غنيً ومن العجز قدرة، فسواءٌ كان هـذا غـر المطلـق هـو القبيلـة أو الحـزب أو العلم الـذي شق لنا السيطرة على الطبيعة، إن استجبنا إلى المطالب فيتحول غير المطلق إلى إله يعبد، وحينئذٍ يكون سبباً في تطويق حركة الإنسان وتجميد قدراته على الابداع؛ وذلك بسبب أنّ هذا النسبي من القبيلة أو العلم ليس إلا حاجة يحتاجها البشر فان غالى بها وجعلها؛ هي الاله وهي غير

غنيّةً وغير قادرة وغير عالمة وغير مسيطرة، فحينئلًا تكون عائقاً للإنسان من هدايته إلى سواء السبيل والتقدم والإبداع والعدالة (^)، لذا قيال تعيالى: ﴿ لَّا تَجْعَلْ مَعَ اللَّهُ إِلْمُهَا آخَرَ فَتَقْعُدَ مَذْمُومًا تَخُدُولًا ﴾ [الاسراء: ٢٦].

لنا نشاهد كل (من يحاول أنْ يعتقد بالإلحاد) أنه متمردٌ ويدعو إلى الثورة على كل شيء! وهم ناقمون على مجتمعهم ودولهم الراكدة في واقع ظالم متخلفٍ، فيعجبهم كلّ من يعلن النقمُّة عليُّ هذا الركود! فاتخذوا من الإلحاد شعاراً لرفض هذا الواقع الفاسد الذي تعيشه الأمة الإسلامية على مستوياتها كافة ، فليس لهؤلاء المتأثرين بالإلحاد فكراً أو عقيدة بل إنهم رتبوا أولوياتهم على الآتي:

- \_ التأثر بالغــرب وتعظيمه.
- \_ رفض الواقع والنقمة عليه.

\_ رفض الدين والنقمة عليه بسبب بعض الأفكار المتزمتة التي تحاول بعض الجهات الاسلامية المتزمتة فرضها داخل المجتمع.

\_ رفض الواقع السياسي.

لقد سوّق بعض الغربيين أفكار الالحاد الى شبابنا من خلال إثارة بعض الشبهات عن الدين، وكذلك عن طريق استغلال الاخطاء المتراكمة من قبل الحكام وبعض رجال الدين الذين أوصلوا الأمة إلى ماهي عليه من تشرذم وتفكك وانهيار.

ولكن لابد من التفريق بين مصطلح الالحاد ومصطلح (اللاديني)، فالمصطلح الأخير يعنى وجود فئةٍ شبابيةٍ تعيش حالة اغتراب نفسي ومجتمعي وتعبر عن استيائها من الوضع الجديد بوجود أحزاب الإسلام السياسي التي تحكم البلاد وفشلت في إدارتها على مدى ما يقرب من عقدٍ ونصفا فتهرب نحو مقاطعة التدين دون ان يوجد لديها أيُّ علم أو دراية بقضية الإلحاد والتي تحتاج إلى رؤية فلسفية ومنهج حياتي مغاير لما هـ و مطروح من حالـ ة رفض مجتمعي نابـع من ردّ فعل تجاه ما يحصل في البلاد من فوضي وغياب الخدمات وهيمنة سلطات متعددة مع ضياع الأمل بالتقدم والارتقاء بسبب تفشي الفساد وانتشار الرشوة والمحسوبية.

إنّ خيبات المواطن العربي وخذلان الأحزاب الإسلامية لناخبيها..(حلموا بحكومة إسلامية وبلاد غنية واكتشفوا انها خدعتهم وافقرتهم وقتلتهم في حروب طائفية) جاءت نتيجة الأسباب الآتية (٩):

- فظاعـة مـا ارتكبتـه داعـش والقاعـدة من الجرائم اللاأخلاقية باسم الدين وتحت شعاراتٍ قرآنيةٍ ونبوية.

\_استشراء الفساد الماليّ والأخلاقيّ.

\_قيام اسلاميين يدعون التدين بتفجيرات إرهابيةٍ تقف خلفها منظات تتاجر بالدين.

\_ الاستبداد الديني الخاضع لسلطةٍ سياسيةٍ تمنح لنفسها القدسية والحق فيا

\_ دعوة رجال دين مسلمين إلى من يوجب عليك بحكم إسلامك أن تكره الآخر الذي يخالفك في الديانة.

وتنوّعت الأسباب الأخرى على النحو الآتي:

ـ ظهـور أشـياخ الغلـو الذيـن بغّضـوا الديـن إلى الناس.

ويبقى نضال الاسلام المستمر ضد الإلحاد والــشرك هــو في حقيقتــه الحضاريــة نضــالأ ضد المشكلتين بكامل بعديها التاريخيين، وتلتقي المشكلتان في نقطةٍ واحدةٍ أساسية، وهيى: إعاقة حركة الإنسان في تطوّره عن الاستمرار الخلَّاق المبدع الصالح(١٠)، الفعال الذي يحاول النهوض بالأمة ولاسيها الشباب وانتشالهم من تلك الأفكار المريضة المطروحة في الساحة الى عالم المعرفة والنور، والسمو بالنفس الى ساحة الإسلام والإيان الحقيقي كما أراده الله تعالى فهو الخير المطلق.

ومن الحلول الناجعة لمواجهة موجة الالحاد هو تجديد الخطاب الديني والفكري بها يتلاءم مع واقع الشباب، ويلبى أحلامهم وطموحاتهم، ومحاولة وضعهم على السكة الصحيحة فكريا، من خلال فهم الأسباب والمسببات، ومنظومة السنن الإلهية الكونية والحضارية والتاريخية والاجتماعية التي تحكم هـذا الوجـود وماً فيه، وتنظمه، بالإضافة إلى بيان الوجه الحضاري والإنساني للإسلام، وقدرة الإسلام على منافسة الفكر الغربي والثقافة الغربية، في الميدان الحضاري والفكري والإنساني، وقدرة الإسلام على استيعاب القيم المشتركة الإنسانية، والتعايش مع الآخرين، والبعد عن الغلو والتشدد والتطرف، ويتم ذلك من خلال مراجعة المشروع الإسلامي، والوقوف على ما فيه من إخفاقات، ووضع الحلول لها، إضافةً إلى ذلك لا بد من قيام المؤسسة الدينية بواجبها الشرعىي والأخلاقي من خلال التواصل مع المجتمع ولاسيها الشباب وتوضيح كل الحقائق بشكل مباشر لا لبس فيه، ويمكن تلخيص ذلك في كيفية الردعلي الملحدين من خلال منهج أهل البيت عليهم السلام وهو الاهتداء إلى الخالق (سبحانه) عن طريق التأمل في صفحات الكون، حيث هدفية كل خلق، عبر التوازن الدقيق بين الأجزاء، والترأبط البديع بين الأشياء، كالتوازن بين حياة النبات والحيوان، وكالترابط بين أعضاء جسم الإنسان.

وقد أشار إليه الإمام الصادق عليه بقوله: «أوّل العبر والأدلّـة على الباري (جلَّ قدسه) تهيئة هذا العالم وتأليف أجزائه ونظمها على ما هي عليه، فإنَّك إذا تأمَّلت بفكرك وميزته بعقلك وجدته كالبيت المبني المعـدّ فيـه جميـع مـا يحتـاج إليـه عبـاده، فالسّـاءُ مر فوعةً كالسّفف، والأرضُ ممدودةٌ كالبساط،

والنجومُ مضيئةٌ كالمصابيح، والجواهرُ مخزونةٌ كالذخائر، وكلُّ شيءٍ فيه لشأنه مُعَـد، والإنسانُ كالمُملَّك ذلكُ البيت، والمُخَوَّل في جميع ما فيه، وضروب النبات مهيأة لآر ه...»(۱۱).

١ - سعدي ابو حبيب، القاموس الفقهي: ٣٢٩.

٢- الشيخ على الكوراني، ثمار الافكار: ٦١.

http://www.balagh.com/woman/trbiah - \*\* w. htm 7 e \· \/ pz

٤ - المصدر السابق

٥- سعيد ايوب، ابتلاءات الامم: ٣٥٨.

٦- حارث سليمان الفاروقي، المعجم القانوني: ١/٣٢٧.

٧- هاشم معروف الحسني، تاريخ الفقه الجعفري: ١٦.

٨ - الشيخ حسن الجواهري، بحوث في الفقه المعاصر: . ٤ • 1 / ٣

٩- د. قاسم حسين صالح، تنامي ظاهرة الإلحاد في العالم العربي.

١٠ - السيد محمد باقر الصدر، الفتاوي الواضحة: ٥٨٣ ١١- المجلسي، بحارالأنوار: ٣/ ٤١ و ص٦٢.

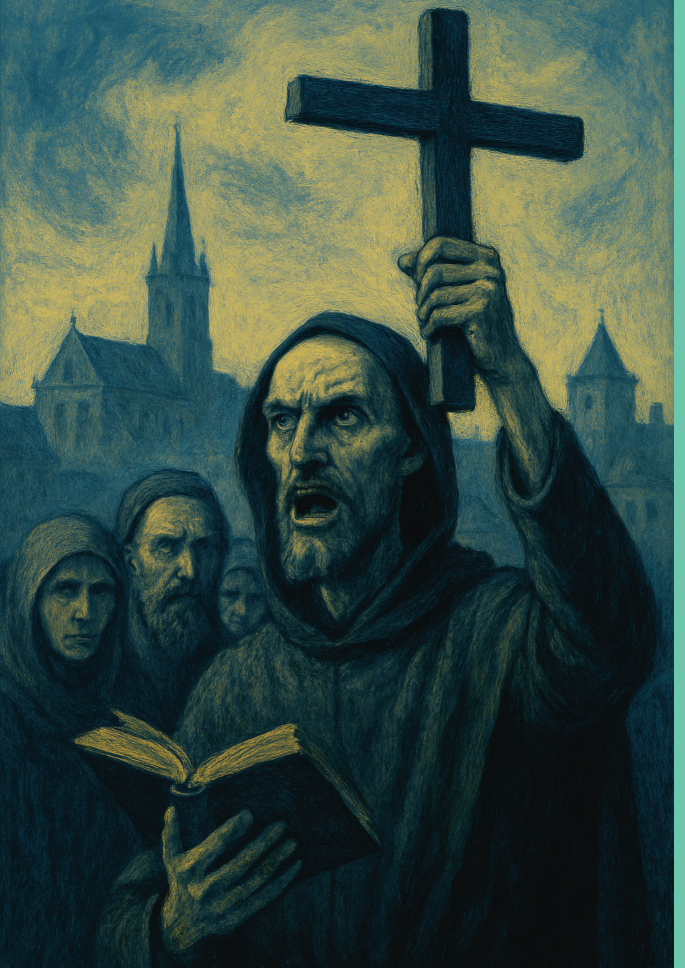
## نشوء التطرف في المفهوم الغربي

نجد مظاهر التطرف واضحة عند معتنقي الديانات اليهودية والمسيحية، واتسمت بوضوح أكبر في مدوّنات الفكر الغربي الصهيوني الذي يحثّ على التطرف والعنصرية وحب الذات وتحقير الآخر والاستعلاء عليه، فقد جاء في أحد النصوص في التلمود من السفر اليهودي ما هذا نصه(١):

(الخارج عن دين اليهود حيوانٌ على العموم فسمّهِ كلباً أو حماراً أو خنزيراً، والنطفة التي هو منها هي نطفة حيوان)، وقال الحاخام (ابار بانيل): (المرأة غير اليهودية هي من الحيوانات، وخلق الله الأجنبي على هيئة الإنسان ليكون لائقاً لخدمة الذين خُلقت الدنيا لأجلهم؛ لأنَّه لا يناسب لأمير أنْ يخدمه ليل نهار حيوان وعلى صورته الحيوانية).

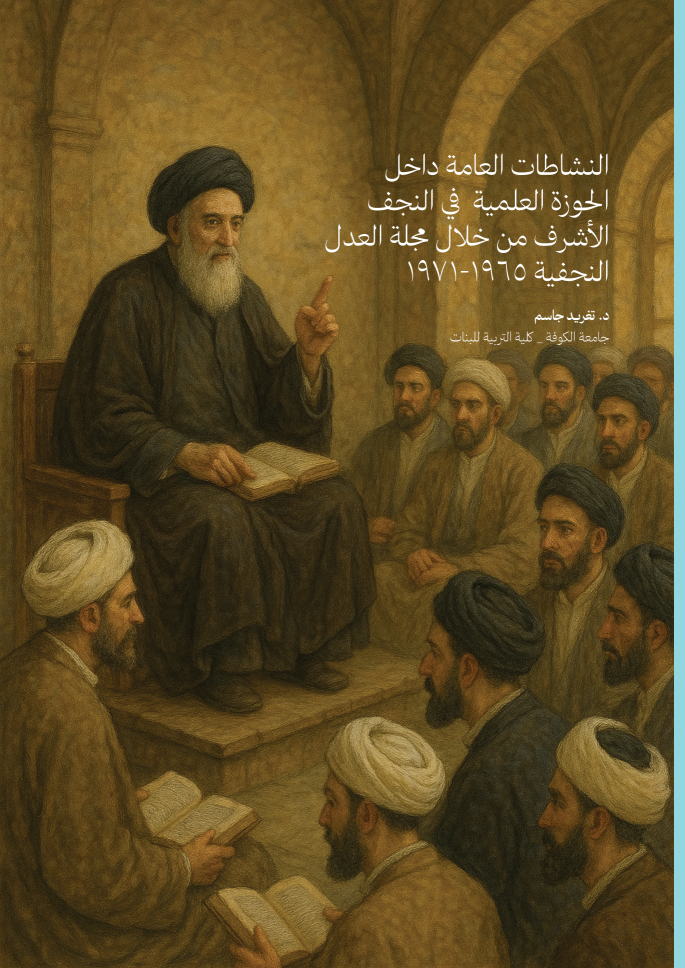
وكذلك نشأ التطرف عند المسيحيين بعد ولادة النبي عيسي عليه السلام وقد غالوا فيه حتى وصفوه بالرب أو ابن الرب، وقد ظهر التطرف المسيحي بوضوح من خلال ممارستهم للعنف بشكل كبيرٍ من خلال الحملة الأوربية العسكرية الكاثوليكية على القسطنطينية في بداية الحروب الصليبية حيث كانًا الأنقسام بين الكنيسة الار ثذوكسية والكنيسة الكاثوليكية عام ١٠٥٤م حيث أشار المؤرخ (ارنولد توينبي) إلى ذلك الوقت قائلا: (والمصيبة الكبرى حلت بالإمبراطورية الرومانية الشرقية في ١٢٠٤م فقد هوجمت القسطنطينية واحتلت مرتين من قبل قوة مشتركة من البنادقة الصليبيين الفرنسيين، في المرة الأولى قام المهاجمون بذلك لحساب مدّع للعرش الامبراطوري الشرقي، وفي الثانية كان العمل لحساب المهاجمين أنفسهم وكانت هذه هي المرة الأولى التي تمكن فيها الأعداء من مهاجمة القسطنطينية واحتلالها منذ نشأتها سنة ٣٣٣م وقد نهبت المدينة بوحشية)، وهذا العنف والتطرف الذي مارسه الأوربيون ضد الكنيسة الأرثذوكسية في القسطنطينية بلغ حداً لا يقبله منطق حيث استباح الاوربيون الصليبيون حرمات الكنائس، ومارسوا أشكالاً من الإرهاب والاستخدام غير المشروع للقوة، وصدرت منهم أفعال يندى لها الجبين، ولعل أبرز صور الإرهاب والتطرف الاوربي تمثلت في غزو القارة الامريكية وتبع الغزو حروب إبادة وتشريد لسكان البلاد الأصليين الهنود الحمر أدَّت إلى شبه انقراضهم، ورافق ذلك حملة استرقاق واسعة للشعوب الأفريقية، ومع كلّ هذه الحروب العنصرية والمذهبية المتطرفة في شتى بقاع العالم إلا أنّه عندما يُذكر الإرهاب و التطرف تذهب هذه الكلمة على المسلمين فقط، بينها ظاهرة التطرف والإرهاب ظاهرة عالمية، لا تنسب لدين، ولا تختص بقوم، وهو سلوك ناتج عن الغلو الذي لا يكاد يخلو منه مجتمع من المجتمعات المعاصرة الدينية وغير الدينية .

١. د. اسعد السحمراني، التطرف والمتطرفون: ٣٦-٥١.



# ذاكرة الأمم

د. تغريد جاسم جامعة الكوفة / كلية التربية للبنات ■ النشاطات العامة داخل الحوزة العلمية في النجف الأشرف من خلال مجلة العدل النجفية ١٩٧١-١٩٧٠



تعد الحوزة الدينية في النجف الاشرف من أهم المؤسسات الدينية العلمية في العالم الإسلامي التي أدت أدوارًا محورية عظيمة في صياغة الفكر الإسلامي الشيعي وتوجيه مسار الأمة الإسلاميّة، فهي ليست مؤسسة تعليمية، بل هي قلب دينيّ وثقافي وعلمي حيوي ومهم يؤثر بشكلٍ كبيرٍ في العالم الإسلامي بشكلٍ عام والشيعي بشكل خاص.

#### مجلة العدل:

لقد كانت مجلة "العدل" جزءًا من الصحافة النجفية لمدةٍ تاريخيةٍ امتدت من ( ١٩٦٥م - ١٩٧١م) إذ كان لها تأثيرها فيها كتبته وفي اتجاهاتها الفكرية والعلمية، مما أثر في الحركة الثقافية لمدينة النجف الأشرف في مدة صدورها.

وقد كرّست مجلة "العدل" عددًا غير قليل من صفحاتها لنشر أخبار الحوزة الدينية في النجف الأشرف ومواقفها، كما حاولت تعريف قراءها بمعانى مقترنة بالمرجعية وهي: "الاجتهاد.. والمجتهد . والتقليد"(١)، إذ حاولت بمقالها الذي حمل هذا العنوان، إبراز الدور الديني في تقويم المجتمع وبالتالي وجود رجل مسؤول "ينير درب التائهين"، ويتـولى مهمـة التوجيـه والفتيا والتفسـير، فمورست هذه المهمة منذ زمن الرسول محمد ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ والأئمة الأطهار إلي ، من بعده عندما كلُّفهم رسول الله بهذه المهمة في خطبة الوداع قال: (إني مخلف فيكم الثقلين، كتاب الله وعترتي أهـــل بيتي، ما إن تمسكتم بها لن تضلوا أبدًا..)(٢).

بالإضافة إلى حاجة المسلمين الملحّة إلى التشريعات الجديدة المواكبة لتطورات الحياة والي من يقول رأيه فيها يحدث "يحلله ويحرمه" حسب كتاب الله وسنة رسوله، "العودة إلى عقله في حالة عدم وجود نص صريح بعينه في الفتوى، ليقول حكمه في ضوء الشريعة الإسلامية وهذا هو

"الاجتهاد"، كما عرضت المجلة الشروط التي يجب أن تتوفر في المجتهد ووصفتها بالـشر وط "الدقيقة" فتقول في ذلك: يجب أن تتوفر في المجتهد شروط دقيقة، وإلا فقدَ صفة الاجتهاد، ويجب أن يكون مليًّا بالقرآن وسنة رسول الله بالصغير والكبير وبأقوال أهل البيت الله وحكمتهم، وآرائهم، وأفكارهم، كما يجب أن يتحلّى بالعدالة والتقوى والورع والحيطة الدقيقة، وهذه الشروط لم تقبل التعديل، والتبديل، والتبرير، منذ عرف الاجتهاد ووجب وستبقى كذلك إلى أن ينفذ الله أمره ويأمر مولانا الحجة بالظهور ليقوم بأعباء إمامته"(٣).

أخبار العلماء:

وفي مقال آخر بعنوان "الزعامة الدينية"(١٤)، بينت المجلة دور "المرجعية" الكبير لدى الشيعة الإمامية، وأسباب إطاعة المقلدين للمجتهد الجامع للشرائط في المسائل الفقهية، وانقيادهم لفقهائهم إذ "أحلوهم محل الكرامة وأناطوا بهم أمر الحل والعقد وأوكلوا إليهم الأمر من قبل ومن بعد". وحاولت المجلة قدر الإمكان الإحاطة بنشاطات علماء الدين ونشر الأخبار المتعلقة بشؤون المرجعية الدينية والحوزة العلمية في النجف الأشرف، إذ نشرت ما يتعلق برجال الدين وأعمالهم وسفراتهم وحتى ما يُلم بصحة البعض منهم وحالات الوفاة، وتماشيا مع سياستها هذه، نشرت خبر قيام السيد محسن الحكيم ببناء مدرسة باسم

"مدرسة الإمام الحكيم الكبرى"، كما ذكرت قيام بعض "الخيرين" ببناء دار للسيد محمد البغدادي (٥٠). أما عن نقلها لسفرات رجال الدين، فنقلت خبر سفر السيد علي الشاهرودي، نجل السيد محمود الشاهرودي إلى مكة المكرمة لأداء فريضة الحج (٢٠). وقدوم السيد محمد كلانتر من سفرته خارج العراق (٧٠).

وتابعت "العدل" الأحوال الصحية لعلهاء الدين وما يتعرضون له في هذا المجال وكانت تنشر ذلك ضمن إخبارها النصف شهرية، فقد نشرت لزوم الشيرازي لفراش المرض بسبب وعكة صحية ألمّت به (۱۸)، وسفر السيد محمد البغدادي إلى بغداد للعلاج، وإصابة عبد الكريم الزنجاني بوعكة صحية، ووجود الجزائري في الكاظمية المقدسة للعلاج (۱۹).

كها نشرت المجلة خبر وفي الشيخ محسن الوائلي (۱۱)، ووفاة الشيخ آغا بزرك الطهراني (۱۱)، ووفاة الشيخ عمد على الزهيري عن عمر ناهز السبعين عاما قضاها في الوعظ والإرشاد، وعرضت المجلة مؤلفاته وهي "فلسفة الدين الإسلامي"، "والمهدي والمهدوية"، وكتاب "المرأة وشؤونها الاجتماعية"، وكتاب المصارف الإسلامية في المجالس الحسينية "(۱۲) ونشرت خبر وفاة محمد جواد التبريزي الطباطبائي (۱۲).

#### مصدر للباحثين:

ويمكن لنا القول إن "العدل" سارت بخط مستقيم في خطابها الإعلامي الخاص بالحوزة العلمية في النجف الأشرف، فقد حققت المجلة سوابق صحفية واهتهامًا بأحوال الحوزة الدينية في النجف الاشرف وأصبحت مصدرًا مهاً للباحثين لدراسة الواقع النجفي والأحداث الدينية والاجتهاعية والثقافية.

۱. (العدل)، العدد ۱۳، السنة ٤، الاثنين ٨ جمادي الاخر ١٣٩٠هـ/ ١٠ آب ١٩٧٠م، ص٣.

٢. المصدر نفسه، ص٣.

٣. (العدل)، المصدر السابق، العدد ١٣، السنة ٤، الاثنين ٨ جمادي الثاني ١٩٥٠م،

جمادي السايي ١٠٠ الهـ / ١١٠ اب ١٦٠ م، ٤. (العـدل)، العـدد ١٠، السنة ٤، الثلاثاء ١٨ ربيع الثاني،

٤٠ (العكان)، العكاد ١٠٠ السنة ٤٠ الثلاث ١٨٠ ربيع الثاني ١٣٩٠هـ/ ٢٣ - ٦ - ١٩٧٠م، ص ٢.

٥. المصدر نفسه، العدد ١٥، السنة ١، ١٣٨٥هـ/ ١٩٦٦م،
ص ٤٢

<sup>7.</sup> المصدر نفسه، العدد ١٥، السنة ١، ١٣٨٥هـ/ ١٩٦٦م، ص ٤٣.

٧. المصدر نفسه، العدد ٨، السنة ١، ١٨ جمادي الأول ى
١٣٨٥هـ/ ١٥ ايلول ١٩٦٥م، ص ٤٩.

۸. المصدر نفسه ، العددان (۹ و ۱۰)، السنة ۱، ۱۳۸۵هـ/ ۱۹۹۵ م من ۲۷.

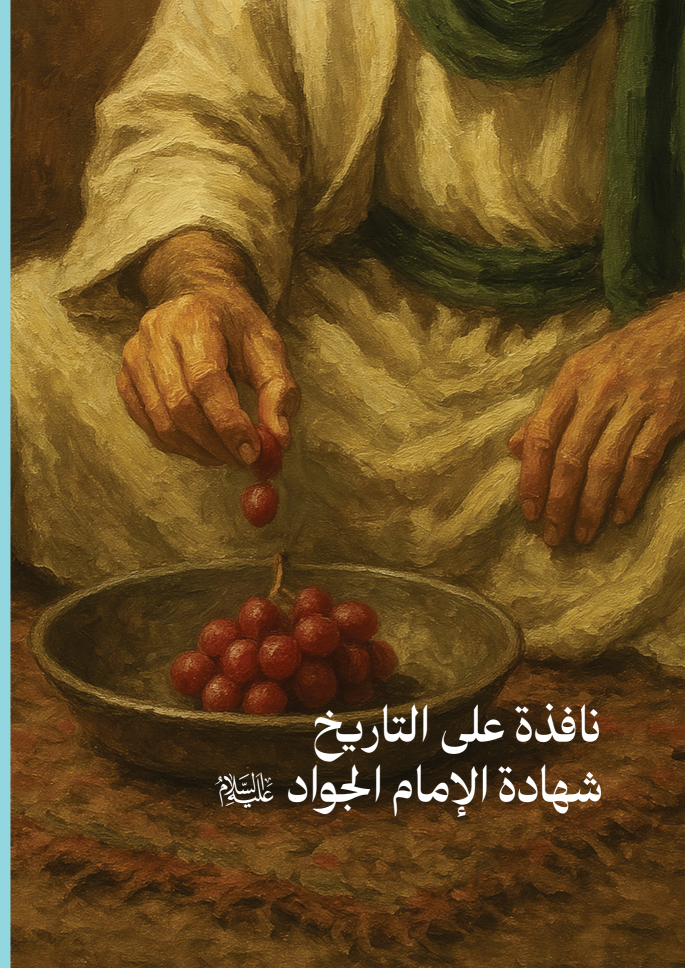
٩. المصدر نفسه، العددان (١ و٢)، السنة ٢، ١٣٨٦هـ/ ١٣٦٦م، ص ٦٩.

۱۰. المُصدر نفسه، العددان (٦و ٧)، السنة ١، ١٣٨٥هـ/ ١٦٥٥م، ص ٥٨.

١١. المصدر نفسه، العدد ٥، السنة ٤، الاربعاء ١٩ ذي الحجة ١٩٠ هـ/ ٢٥ شباط ١٩٦٩م، ص ٤؛ الهيتي ،احمد عبدالله، الشيخ آغا بزرك الطهراني فقيد العلم والادب والكفاح الوطني.

۱۲. المُصدر نفسه، العدد ۸، السنة ۱، ۱۳۸۵هـ/ ۱۹۶۰م، ص ۶۶.

۱۲. المصدر نفسه، العدد ۱۰، السنة ۲، ص ۳۸.



تاسع ائمة اهل البيت الله تلك تبلاً لأت منه اشراقات الإمامة منذ صغره (سلام الله عليه) وكانت العلوم الإلهية تتدفق من بين يديه، فهو سليل الدوحة المحمدية المباركة، وقد نهل العلوم وورثها عن جدّه رسول الله، واحتوى كل شيء فكان جوابا لكل ما يحتار فيه اللب، وقد نوَّه إليه والده الإمام علي بن موسى الرضا في مناسبات مختلفة بإنه إمام مفترض الطاعة لا مجال للحياد عنه، فعن معمر بن خلاد (سمعت الرضا ـ ذكر شيئاً فقال: ما حاجتكم الى ذلك؟ هذا ابو جعفر قد اجسلته مجلسي وصيرته مكاني وإنا اهل بيت يتوارث اصاغرنا اكابرنا القذة بالقذة)(۱).

وقد ولد عليه في العاشر من شهر رجب سنة ١٩٥هـ وقيل: في السابع عشر من شهر رمضان المبارك أو في النصف منه، تولى الإمامة في سن سبع سنين تقريبا، وكانت مدة إمامته سبع عشرة سنة، عاصر فيها من ملوك بني العباس: المأمون والمعتصم، وفي أول ملك المعتصم استشهد عن عمر بلغ خمسا وعشرين سنة وثمانية عشريوما.

رين الإمام علي بن موسى الرضا عليه "أمّا أمُّه فهي أم ولديقال لها: (سبيكة) أو (درة)، وقيل إنَّ الرضا عليه السلام ساها (خيز ران)، وكانت نوبية الاصل.

أما في شأن الإمام الجواد على فقد امتاز هذا الإمام الهام بميزة همله تكاليف الإمامة وهو بعد لم يبلغ الحلم، وقد كان الكريمة له (سلام الله عليه) فقد امتاز هذا الإمام الهام بميزة همله تكاليف الإمامة وهو بعد لم يبلغ الحلم، وقد كان لهذه الحادثة في تلك المرحلة الحساسة من تاريخ المسلمين دورٌ كبيرٌ في بلورة حقيقة مقام الإمامة في عقيدة إتباع أهل البيت الله مين الإمام الجواد على عمليا على أنّ فرع الإمامة المقدس ما هو إلا امتداد لشجرة النبوة التي لا يشترط في أهلها قيودا متعارفة بين النباس كصغر السن أو ما شابه، وقد روي عن رسول الله صلى الله عليه واله: قوله: (.. من أحبَّ أنْ يلقى الله عز وجلَّ وقد رفعت درجاته وبدلت سيئاته حسنات فليتوال محمد بن علي الجواد..) قوله: (والله لا تمضي الأيام والليالي حتى يرزقني الله ذكرا يفرق بين الحق والباطل). ومن كليات الامام الحواد عليه ، روي عنه انه قال: (من شهد أمراً فكرهه كان كمن غاب عنه، ومن غاب عن أمو فرضيه كان كمن شهده).

وقال عليه: (من أصغى إلى ناطقٍ فقد عبده، فإن كان الناطق عن الله فقد عبد الله، وإن كان الناطق ينطق عن لسان إبليس فقد عبد إبليس).

وُقـال ﷺ: (تأخـير التوبـة اغـترار، وطـول التسـويف حـيرة، والاعتلال عـلى الله هلكـة، والإصرار عـلى الذنـب أمن لمكر الله، ولا يأمـن مكـر الله إلا القـوم الخاسرون).

وقال النَّهِ: (إظهار الشيء قبل أنْ يستحكم مفسدة له).

وقال عَلَيْكِا : (المؤمن يحتاج إلى توفيق من الله، وواعظ من نفسه، وقبولٍ ممن ينصحه)(٣).

وقد ورد في التاريخ أنَّ شهادة الإمام الجواد علي التعليم كانت على يدي زُوجته أم الفضل بنت المأمون، حيث اغتالته بتحريض من المعتصم العباسي حينها علم أنَّ فيها حقداً وانحرافاً عن الإمام عليه، فتعمّدت دس السُّم إليه في تسعة عشر حبةً من العنب، فلها أكلها بكت اللعينة، فقال عليه لها: (مم بكاؤك؟ والله ليضر بنك الله بفقر لا ينجُبر وبلاء لا ينستر، فبُليَتْ بعده بمرض في أغمض المواضع من بدنها، وأنفقت عليه ملكها حتى احتاجت إلى رفد الناس)(٤٠).

فلم ينفِعها دواًء ولا علاج حتى هلكت بمرضها هذا.

ثم إن الإمام عليه مكت والسم يجري في مفاصله حتى قبضه الله تعالى إليه مظلوما مهضوما في آخر شهر ذي القعدة سنة ٢٢٠ هم، وقد روي أن ابنه الإمام الهادي عليه وقف على قبره وقال: (وا أبتاه وا محمداه.. آه وا وحدتاه، وا قلة ناصراه، وا انقطاع ظهراه، ليتني كنت لك الفدايا أبتاه من بعدك، وا وحشتاه، فراقك قد أعمى عيني وهيج حزني وقطع نياط قلبي، يا أبتاه مضيت عنا ولم يطل لك وقطع نياط قلبي، يا أبتاه مضيت عنا ولم يطل لك العمر وتبلغ الكهولة في الحياة يا أبتاه)(٥).

١. الإرشاد للمفيد: ٢/٢٦٦.

٢. بحار الأنوار: مج٧٧/ ١٠٨.

٣. تحف العقول: ٤٥٦

٤. مدينة المعاجز: ٧/ ٢٠٩.
٥. وفيات الائمة : ٣٤٣

## تراث مكتبة الروضة

- العتبة العلوية المقدسة تصدر "الموسوعة التوثيقية الكبرى لفتوى الدفاع الكفائي" بـ (٨١) مجلدا
- مخطوط: تسليك النفيس إلى حظيرة القيدس



### العتبة العلوية المقدسة تصدر "الموسوعة التوثيقية الكبرى لفتوى الدفاع الكفائي" بـ (٨١) مجلدًا

استذكارا للفتوى المباركة للدفاع الكفائي، أصدرت العتبة العلوية المقدسة "الموسوعة التوثيقية الكبرى لفتوى الدفاع الكفائسي"، والتي تُعدُّ إنجازًا علميًّا وتوثيقيًّا ضخمًا يُخلّد ذكرى الفتوى التاريخية التي أطلقها المرجع الديني الأعلى ساحة السيدعلي السيستاني (دام ظله) عام ٢٠١٤.

وقد بدأ العمل في هذه الموسوعة الضخمة في جمادى الآخرة ١٤٣٨ للهجرة، الموافق لشهر آذار ٢٠١٧م، وشارك في إعدادها ٥٧ شخصًا بالإضافة إلى كادر الطباعة، لتخرج للنور في ٨١ مجلّدًا ضخيًا. حيث تناولت الموسوعة في مجلداتها المختلفة أهم الأحداث والشخصيات المرتبطة بالفتوى المباركة، حيث تم المرتبطة بالفتوى المباركة، حيث تم والحوزة العلمية، وشهدائها، ومبلّغيها، والحوزة العلمية، وشهدائها، ومبلّغيها، وما يتعلق بها، بينها تم توثيق دور العتبات المقدسة والمزارات والوقف الشيعي في تلبية نياداء المرجعية في ٢ مجلّدات.

الموسوعة ركزت الضوء على دور المحافظات العراقية في تلبية نداء المرجعية في على ١٤ مجلدًا، وسلطت الضوء على الإنجازات العسكرية للقوات المسلحة والحشد الشعبي، ودور الأدباء في كتابة الشعر والقصص، وأيضا دور المرأة في أثناء الفتوى المباركة في ٥ مجلدات.

ومن الأمرور المهمة التي تم توثيقها هر توثيق ١٣٠٠ يروم من تاريخ العراق المعاصر، إذ خُصّص ٢٢ مجلّدًا لتوثيق

أحداث العراق المهمة بشكل يومي من انطلاق الفتوى إلى إعلان النصر.

وكذلك بيّنت الموسوعة في ٦ مجلّدات الكتب المتعلّقة بالعصابات الإرهابية، ومنها: الإبادة الجهاعية، وتأثير "داعش الإرهابي" على الاقتصاد العراقي، وتدميره للآثار العراقية، ومراحل تطوّر الحركات التكفيرية.

وقد عرضت الموسوعة في ٨ مجلّدات نهاذج من وسائل إعلام داعش الإرهابي، ووثائقه، ومنشوراته، وإصداراته، وأيضا تم تخصيصن ٥ مجلّدات لوثائق لجنة الإرشاد. واستغرقت كتابة هذه الموسوعة خمس سنوات، بينها استغرقت الطباعة أكثر من سنتين، وقد شارك في إعدادها ٩ باحثين رئيسيّن و ١٤ باحثًا مساهمًا.

وتُعـدُ هـذه الموسوعة إضافة نوعية للمكتبة العراقية، ومصدرًا مهيًا للباحثين والمؤرّخين والمهتمين بتوثيق تاريخ العراق الحديث وهي توثّق مرحلة مهمة من تاريخ الإنسان العراقي لتبقى خالدة في التاريخ وضمير الشعب العراقي.

الموسوعة ركزت الضوء على دور المحافظات العراقية في تلبية نداء المرجعية في ١٤ مجلّدًا، وسلطت الضوء على الإنجازات العسكرية للقوات المسلحة والحشد الشعبي، ودور الأدباء في كتابة الشعر والقصص، وأيضا دور المرأة في أثناء الفتوى المباركة في ٥ مجلّدات

تأليف: العلامة الحلّى، الحسن بن يوسف (ت٧٢٦ه).

### مخطوط: تسليك النفس إلى حظيرة القــــدس

الناسخ : حسن بن على بن إبراهيم المزيدي.

تاريخ النسخ: يوم الثلاثاء ١٦ شهر شوّال من سنة ٧٠٧ هـ.

### أهمية النسخة:

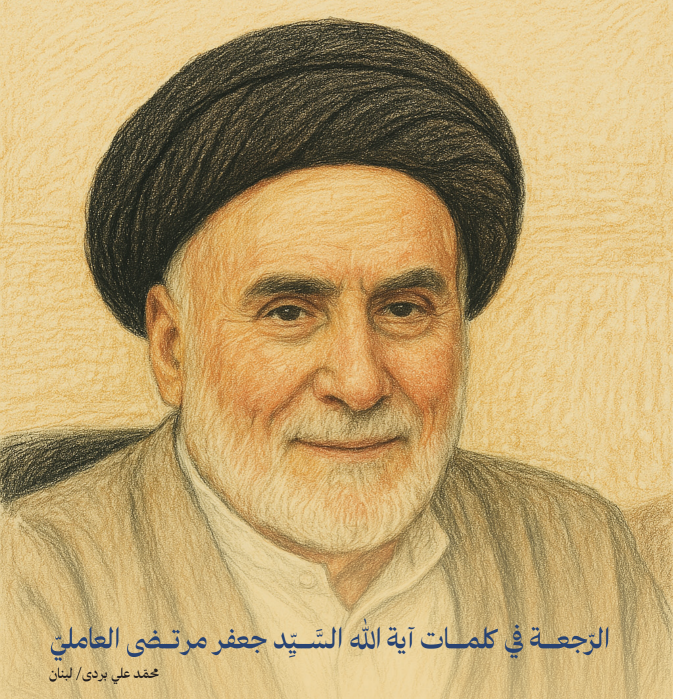
نسخة نفيسة مصحّحة، كُتبت في حياة المؤلّف، قوبلت أكثر من مرّة؛ حيث إنّ بلاغات القراءة المثبّة (بلغيت قراءته أيّده الله)، والبلاغات كلُّها قديمة وصرّح الشيخ آقا بزرك الطهراني (ره) في كتابه الذريعة ما نصّه: (وعلى هوامش النسـخة خطوط العلّامـة \_ طـاب ثـراه)، وهي من وقفيّات ورثة السيّد جلال الدين عبد الله بن شرف شاه الحسيني على الخزانة الغرويّة، في ١٠ شهر شعبان م\_ن سينة ١٨٠ هـ. (فهر س الخزانة الغروية، ص١٦٩)



# سراع العلماء

محمّد علي بردي/ لبنان

■ الرّجعة في كلمات آية الله السَّيِّد جعفر مرتضى العامليّ



من المعلوم أنّ الشّيع ـــــة الإماميّة يعتقدون بالرّجعة، أي رجوع طائفة من النّاس بعد ظهور الإمام القائم من آل مُحمّد عجّل الله فرجه الشّريف، وقبل الحشر الأكبر في يوم القيامة، بل صرّح جملة من فقهاء الشّيعة بأنّها هذه العقيدة من ضروريّات المذهب، ومن العلهاء الذين تعرّضوا لبيان أدلّة الرّجعة والحكمة منها وموقعها الكلاميّ العلّامة المُحقّق السَّيِّد جعفر مرتضى العامليّ أعلى الله مقامه، فأحببنا أن نجمع بعض كلهاته عن هذه العقيدة لما يترتّب على الاعتقاد بها من بركات معنويّة وعمليّة، ومن باب الاستفادة من هذا العالم الجليل الذي قضى عمره في تثبيت العقائد الحقة.

### ١. ما هي الرّجعة؟

إنّ المُراد من الرّجعة في المقام هو حشر في الدُّنيا قبل الحشر الأكبر في يوم القيامة، وفي حين أنّه لا يوجد محذور عقليّ من وقوع الرّجعة، فإنّها ليست من الاعتقادات التي يمكن للعقل أن يُدركها على نحو الاستقلال، كوجود واجب الوجود والعدل الإلهيّ وضرورة النَّبوَّة وغير ذلك، إنَّما هي من الأمور التي لا بُدّ من ورود نصّ فيها، كالبرزخ والصّراط وتطاير الكتب ونحوها من الاعتقادات الثَّابتة، وقد أوضح ذلك السَّيِّد جعفر قائلاً: "ليست من المدركات العقلية، ليُحتكم فيها إلى العقل، أو لكي يُسأل العقل عنها، بل هي أمر غيبيّ لا يُعرف إلّا بالنّقل، أو بالإجماع الكاشف عن إبلاغ المعصوم لهذا الأمر للنّاس، وإجماع المجمعين قد كشف لنا عن معرفتهم بهذا الأمر التّوقيفيّ، الذي أخذوه عن المعصومين الله المعصومين الله المالية المالية المالية

### ٢. الرّجعة ثابتة في القرآن والسُّنَّة

على أنّ الرّجعة قد ثبت بالأدلّة القرآنيّة والرّوائيّة، حيث قد أُشير إليها "في العديد من الآوايات، والعسرات والمئات من الرّوايات، ومن ذلك قوله تعالى: ﴿وَيَوْمَ نَحْشُرُ مِن كُلِّ أُمَّةٍ فَوْجًا ﴾ [النّمل: ٨٣] فإنّ هذه الآية تشير إلى الحشر والرّجعة في الدّنيا.. أمّا الحشر الأعظم في الآخرة، فهو المعنيّ بمثل قوله تعالى: ﴿وَحَشَرْنَاهُمْ فَلَمْ نُغَسَادِرْ مِنْهُمْ

أَحَدًا ﴾ [الكهف: ٤٧]، ونظائرها من الآيات كثير "(")، وقد ذكر رحمه الله أنّ الرّجعة خاصّة لمن محض الإيان، أو الكفر محضاً، كما تنصّ عليه الرّوايات(").

### ٣. حكمة الرّجعة

وقد تحدّث السَّيِّد رحمه الله حول حكمة الرّجعة قائلاً: "هناك الكثير من الحِكَم لموضوع الرّجعة، ومن تلك الحكم شفاء صدور المؤمنين بايرونه من عذاب وخزى يحــلُّ بالكافريــن، ويكفــي أِن نذكّــر السّــائلِ الكريم بقول تعالى: ﴿قَاتِلُوهُمْ يُعَذِّبُكُمُ اللَّهُ بأَيْدِيكُ م وَيُخْزِهِم وَيَنْصُرْ كُمْ عَلَيْهِمْ وَيَشْفِ صُلُورَ قَلُوم مُؤْمِنِينَ ﴾[التّوبة: ١٤]. ومن جهة أُخرى، فقلُّد ذكرت الآيات القرآنيَّة المباركة: أنَّ العذاب على بعض الذِّنوب يكون في الدَّنيا وفي الآخرة على حلّ سواء.. ومن مفردات هذا العذاب عذاب الخزى: قال تعالى حكاية عن قـوم عـاد: ﴿ فَأَرْسَـلْنَا عَلَيْهِـمْ رِيحًـا صَرْصَرًا فِي أَيَّام نُحِسَاتٍ لِنُذِيقَهُمْ عَلَذَابَ الْخِرْيِ فِي ٱلَّحْيَاةِ ٱلدُّنْيَا وَلَعَلَذَابُ الْآخِرةِ ٱخْرَىٰ وَهُلَّمْ لَا يُنْصَرُونَ ﴾ [ فصّلت: ١٦]، وقـال تعالى: ﴿ كَذَّبَ الَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ فَأَتَاهُمْ الْعَذَابُ مِنْ حَيْثُ لا يَشْعُرُونَ \* فَأَذَاقَهُمُ اللهُ الْخِنْ يَ فِي الْحَيَاةِ الدَّنْيَا وَلَعَذَابُ الآخِرَةِ أَكْبَرُ لَوْ كَانُوا يَعْلَمُونَ ﴾ [الزمر: ٢٥ - ٢٦] وقال تعالي عن المجادل بغير علم: ﴿ ثَانِي عِطْفِ هِ لِيُضِلُّ عَن سَبيل الله لَـهُ فِي الدُّنْيَا خِـزْيٌ وَنُذِيقُـهُ يَـوْمَ الْقِيُّمَةِ عَــذَابَ الحُرِيقِ ﴾ [الحــج: ٩]، وقــال سـبحانه:

﴿ فَ اَ جَزَاءُ مَنْ يَفْعَلُ ذُلِكَ مِنْكُمْ إِلَّا خِزْيٌ فَي الْجَيَاةِ الدُّنْيَا وَيَوْمَ الْقِيَامَةِ يُردُونَ إِلَىٰ أَشَدُ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَيَوْمَ الْقِيَامَةِ يُردُونَ إِلَىٰ أَشَدُ الْعَذَابِ ﴾ [البقرة: ٨٥]، وهناك آيات أخرى في هذا الخزي السياق.. وذلك لأن نفس هذا الخزي الدّنيويّ القريب، يزيد من صعوبة إقدام النّاس على ارتكاب تلك العظائم والجرائم.. كما أنّه يعطي أهل الإيان صلابة في الإلتزام، وعمقاً في الإحساس بلطف الله بهم، ورحمته وعمقاً في الإحساس بلطف الله بهم، ورحمته لهم، وعظيم فضله ومنّه عليهم "(٥).

### ٤. رأي السَّيِّد في تأويل الرّجعة

هذا بالنسبة إلى ما يُدرك من حكمة الرّجعة، وأمّا بالنسبة إلى ما لا يُدرك، فقد ذكر رحمه الله أنه "لعلّ هناك حكاً وفوائد، وآثاراً وعوائد لا ينالها البشر بعقولهم، ولا تبلغها أفهامهم، فلا بُدّ من سؤال أهل العصمة عنها"(٢)، وقد يكون عدم الالتفات إلى ذلك هو السّبب في يكون عدم الالتفات إلى ذلك هو السّبب في أو تأويل ما ورد فيها من نُصوص. من هنا قال رحمه الله: "إنّ الاستناد إلى الإستبعادات والإستحسانات في أمور ترتبط بالغيب، وما لا طريق لنا إلى الإطّلاع عليه، وكذا عدم القدرة

على تعقّل أو فهم بعض الأُمور، الواردة في النّصوص، لا يبرّر رفض النصّ، ولا يُلزمنا بتأويله"(٧)، بل اعتبر تأويل آيات وأحاديث الرّجعة "بأنّ المراد بها رجعة السّلطان، يخالف صريح كثير من تلك الرّوايات والآيات، وهو في الحقيقة إنكار مبطّن، بل إنكار صريح للرّجعة الثّابتة عند الشّيعة"(٨)، وعبرّ أيضا أنّ "عدم التّمكُن من فهم مبرّرات الرّجعة، وعدرة البعض على مواجهة التّحدّيات المعاصرة، لا يخوّله تأويل الأحاديث التي قد تصل إلى مائتين وعشرين حديثاً، بالإضافة إلى أدلّة وشواهد عديدة أخرى"(٩).

### ٥. هل الإعتقاد بالرّجعة غلوّ؟

شمّ إنّ المرحم الله قد أجاب عن إشكال آخر حول الرّجعة، وهو أنّ الاعتقاد برجوع النّبيّ والأئمّة على فيه غلوّ، وقد عدّ هذا الإشكال هو "الأغرب والأعجب"، فقال: "إلّا أن يكون القول بالرّجعة، ورجعة الإمام عليّ علي الذّات غلوًا عند هؤلاء.. فإن كان الأمر كذلك فإنّ جميع الشّيعة غُلاة، منذ عهد الأئمّة على وإلى يومنا هذا.. كما أنّ الغلوّ عهد الأئمّة على والى يومنا هذا.. كما أنّ الغلوّ

موجود في القرآن فإنه هو الذي قرر أمر الرجعة وأخبر النبي عنها، وكذلك النبي الرجعة وأخبر النباس عنها، وكذلك النبي الأعظم المناقبة المنافقة المنافقة

### ٦. موقع الرّجعة من العدل الإلهيّ

وكيف كان، فإنّ ممّا يساهم في إيضاح مسألة الرّجعة: الالتفات إلى ارتباطها بالعدل الإلهيِّ والتَّعرُّف على بعضٍ ما يُستدلُّ بــه على تحقُّق الوعد الإلهيِّ في الدُّنيا قبل الآخرة، وهو ما أشار إليه رحمه الله بقوله: "بالرّجعة يتبلور معنى الجزاء العادل، وشفاء صدور المؤمنين قبل يسوم القيامة، وفق القوله تعالى: ﴿ وَنُرِيدُ أَن نَّمُن عَلَى الَّذِينَ اسْتُضْعِفُواْ فِي الْأَرْضِ وَنَجْعَلَهُمْ أَئِمَّةً وَنَجْعَلَهُمُ الْوُرِثِينَ \* وَنُمَكِّ نَ لَهُـمْ فِي الْأَرْضِ وَنُـرِيَ فِرْعَـوْنَ وَلَّمُـنَ وَجُنُودَهُمَا مِنْهُمُ مَّا كَانُواْ يَخْذَرُونَ ﴾ [القصص: ٥-٦]، وآيات عديدة أخرى، ومنها كها أشارت إليه بعض الرّوايات: ﴿وَعَدَ اللهُ اللَّهِ اللَّهُ مِن لَيَسْتَخْلَفَ الَّذِينَ مِن لَيَسْتَخْلَفَ الَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ وَلَيُمَكِّنَنَّ لَهُمْ دِينَهُمُ الَّذِي ارْتَضَىٰ لَهُمْ وَلَئِبَدِّلَنَّهُم مِّن بَعْدِ خَوْفِهِمْ أَمْنًا يَعْبُدُونَنِي لَا يُشْرِ كُونَ بِي شَيْسًا وَمَن كَفَرَ بَعْدَ ذُلِكَ فَأَوْلَٰتِكَ هُلُمُ الْفُسِلَقُونَ ﴾[النّور: ٥٥]، وآيات أخرى ذكرت الرّجع ــة تصريحاً أو تلميحاً، كما في قوله تعسلل: ﴿ وَيَوْمَ نَحْشُرُ مِن كُلِّ أُمَّةٍ فَوْجًا ﴾ [النّمل: ٨٣]، وغير ذلك "(١١).

بل وقد أكّد على كون العدل الإلهيّ

جوهر هذه العقيدة وأساسها قائلاً: "أساس القضيّة هو إجراء العدالة الإلهيّة، فإنّ المطلوب هو أن يتجسّد هذا العدل أمام أعين النّاس، كواقع حيّ، ليكون من موجبات كال النّفوس البشريّة، حين ترى وتلمس تحقّق الوعد الإلهيّ، فإنّ هذه الرّؤية ترتقي بالنّفس البشريّة إدراكيًّا، إلى مراتب من الشّعور بالعدل الإلهيّ، وبالقرب من الله، به يفوق كلّ وصف "(۱۲)، كها قال أيضاً: "الرّجعة هي من الأُمور الإعتقاديّة المهمّة التي يتمّ العدل وجدان الأُمّة، بعد تحقّق الوعد الإلهيّ بالنّصرة وتكريسه في للمؤمنين، وظهور دولة الحقّ في الدّنيا على يد كجبّة آل محمّد الله على يد كجبّة آل محمّد الله على يد كجبّة آل محمّد الله المؤمنين، وظهور دولة الحقّ في الدّنيا على يد كجبّة آل محمّد الله المؤمنين، وظهور دولة الحقّ في الدّنيا على يد

### ٧. ذكر الرّجعة في الأدعية والزّيارات

بالإضافة إلى ما مرّ، فمن المعلوم أنّه يُستدلّ على الرّجعة ببعض مقاطع الأدعية والزّيارات، فقد ورد في زيارة الجامعة الكبيرة: "مصدّق برجعتكم "نانا، وفي زيارة آل ياسين: "وأنّ رجعتكم حقّ لاريب فيها"نانا، وفي دعاء العهد: ﴿ اللّهم إن حال بيني وبينه الموت الذي جعلته على عبادك حتماً مقضيًّا فأخرجني من قبري مؤتزراً كفني شاهراً سيفي مجرّداً قناي ملبيّاً دعوة الدّاعي في الحاضر والبادي ﴾ (١١٠) وغير ذلك، وقد ذكر رحمه الله أنّ ما يقتضي جعل قضايا الاعتقاد من مضامين الأدعية هو معلى عبادت في حياة الإنسان ومسيره إلى



مصيره (۱۷۷)، وأضاف إلى ذلك قائلاً: "إنّ هذا يعطي: أنّ من الضّروريّ أن يبقى الإنسان المؤمن على حالة تواصل مستمرّ، واستحضار أكيد للمضامين الإعتقاديّة، وأنّ استحضارها الدّائم مطلوب ومحبوب لله تعالى؛ لأنّه ضمانة الثبّات والسّلامة في الفكر والوعي، والمارسة والموقف "(۱۸).

## أ- الرّجعة في دعاء يـوم ولادة الإمـام الحسـين عليه .

### جاء في دعاء يوم ولادة الإمام الحسين عليها:

"اللَّهُمَّ إنِّي أسألُكَ بحَـقِّ المَولُـودِ في هـذَا اليَوم، المُوعُودِ بشَهادَتِهِ قَبلَ استِهلالِهِ وولادَتِهِ، بَكَتهُ السَّاءُ ومَن فيها، والأرضُ ومَن عَلَيها ولِّما يَطَأُ لابَتِيها، قَتِيلِ العَبِرَةِ وسَيِّدِ الاسرَةِ، المَمدُودِ بالنُّصرَةِ يَـومَ الكَـرَّةِ، المُعَـوضَ مِـن قَتلِـهِ أنَّ الأئِمَّـةَ مِن نَسلِهِ والشِّفاءَ في تُربَيِّهِ والفِّوزَ مَعَهُ في أوبَتِهِ والأوصِياءِ مِن عِترَتِهِ بَعدَ قائِمِهم وغَيبَهِ، حَتَّى يُدركُوا الأوتارَ ويَشأرُوا الثَّارَ ويُرخُسوا الجَبَّارَ ويَكُونُسوا خَسِرَ أنصار، صَلَّى اللهُ عَلَيهم مَعَ اختِلافِ اللَّيل وِالنَّهارِ، اللَّهُمَّ فَبِحَقِّهِم إِلَيكَ أَتُوسَّلُ وأسالُ سُوالً مُقترَف مُعترَف مُسيئ إلى نَفسِه مِثّا فَرَّطَ في يَومِهِ وأمسِهِ، يَسأَلُكَ العِصمَةَ إلى مَحَلِّ رَمسِهِ، اللُّهُمَّ فَصَلِّ عَلِي مُحَمَّد وعِترَتِهِ واحشرنا في زُمرَتِهِ وبو منا معه دارَ الكرامة ومحكل الإقامة، اللُّهُمَّ وكَما أكرَمتنا بِمَعرِفَتِهِ فَأكرِمنا بزُلفَتِهِ وارزُقنا مُرافَقَتَهُ وسابَقَتَهُ واجعَلناً مِثَن يُسَلِّمُ

لأمرو ويُكثِرُ الصَّلاةَ عَلَيهِ عِندَ ذِكرِهِ وعَلى جَميعَ أُوصِيائِهِ وأهلِ أصفِيائِهِ المَمدُوديِنَ مِنكَ بِالعَدَدِ الاثنَي عَشَرَ، النَّجُ وم الزُّهر والحُجَج عَلى جَميع البَشَر، اللَّهُمَّ وهَب لَنا في هذا اليَوم خيرَ مَوهِبَة وأنجِح لَنا فيه كُلَّ طَلِبَته، كَلَا وَهَبتَ الحُسَينِ لِحَمَّد جَدِّهِ وعاذَ فُطرُسُ بَمَهدِه، فَنَحنُ عائِذُونَ بِقَيرِهِ مِن بَعدِه، نَشهدُ تُربَتهُ وننتظُر أُوبَتهُ، آمينَ رَبَّ العالمَينَ "(١٩).

قال السّيّد رضوان الله عليه: "إنّ هذا الدّعاء قد حمل لنا طائفة من الأُمور التّربويّة والاعتقاديّة، والمعارف، وغيرها.. ليذكّرنا بها، ويجعلنا نعيشها بروحيّة المعترف، وفي أجواء انفعال روحيّ تنصهر فيه المشاعر بالحالة الإيهانيّة والاعتقاديّة، لكي تؤي ثهارها ارتباطاً خاصًا بهذا المولود.. فيه الكثير من السّاط فاصّا بهذا المولود.. فيه الكثير من فينا، وفي حياتنا كلّها سلوكاً طاهراً، ونقيّا، فينا، وفي حياتنا كلّها سلوكاً طاهراً، ونقيّا، ومفعاً بالأمل والرّجاء "(٢٠١)، وقد ورد ذكر الرّجعة صريحاً في هذا الدُّعاء، فالمُراد من الكرّة "و"الأوبة" هو الرّجعة كها لا يخفي.

### ب- إشارات وتوضيحات

وهناك عدّة فوائد ذكرها السَّيِّد جعفر في حديثه عن مضامين هذا الدّعاء:

### \_ رجعة الأئمة الله

قال قُدِّس سرُّه: "ذكر هذا الدَّعاء: أنَّ الأوصياء من عترة وذُرِّيَّة الإمام الحسين عَلَيَهُ

ستكون لهم أوبة بعد زمان قائمهم، ليدركوا الأوتار، ويشأروا الثّار، ويرضوا الجبّار، ويكونوا خير أنصار لله ولرسوله، ولهذا الإمام الظّلوم الشّهيد"(٢١).

#### \_ إدراك الأوتار: متى ولماذا؟

قال قُدِّس سرُّه: "قد صرّح هذا الدّعاء: بأنّ إدراك الأوتار في الرّجعة، والشار من المعتدين، وإنزال الجزاء بهم، فيه رضى الله تعالى، وهو عمل بالوظيفة الشّرعيّة، وطاعة لله تعالى، لكي لا يُفهم موضوع إدراك الأوتار على أنّه مجرّد تشف وانتقام للأشخاص من واتريهم، والمعتدين عليهم "(٢٢)، بال إنّ الأساس هو إجراء العدالة كها مرّد.

#### \_ وقت الرّجعة

قال قُدِّس سرُّه: "قد حدد الدّعاء وقت الرّجعة، وأنّها ستكون بعد غيبة الإمام الله وبعد ظهوره، وانقضاء أيّام حكمه، والدّخول في نطاق إرهاصات يوم القيامة، والتي ستكون الرّجعة من جملتها"(٢٣).

#### \_ التّحفيز

قال قُدِّس سرُّه: "ثمّ يأتي دور التّحفيز، والتّحفيز، والتّوتّب للفوز الكبير، بأن يكون الدّاعي في جملة من ينال شرف الأوبة مع الإمام الحسين عليه في الرّجعة، التي هي القيامة الصّغرى"(١٤٠).

#### \_ التّأثير السُّلوكيّ

قال قُدِّس سرُّه بأنّ هذا "يجعل الدّاعي

أمام مسؤولية الإعداد والاستعداد، وتهيئة الجوّ، وبلورة وتطوير وتطهير السّلوك من الشّوائب، وإيجاد التّحوّلات اللّازمة، والتي تجعل الدّاعي في عداد من يستحقّ نيل هذا المقام"(٢٠٠).

#### \_ قيمة الإيان

قال قُدِّس سرُّه: "أمّا صفوة أهل الإيان، فإن رجعتهم لابد أن تزيد المؤمنين إحساساً بقيمة الإيان وأهله، فيزداد تعلقهم به قوة وصلابة في الالتزام، وحرصاً عليه، واهتماماً بتلمّس معانيه، والإنطلاق في رحاب آفاقه الزّاخرة بالخير والعطاء، ولابد أن يشكّل ذلك حافزاً قويًّا على العمل لبلوغ تلك ذلك حافزاً قويًّا على العمل لبلوغ تلك المراتب السّامية، ونيل ذلك المقام العظيم، النّرجعة في آخر الزّمان ليكونوا خلفاء الله في أرضه والحكّام على عباده وورثة بلاده "٢٥٪.

#### ٨. هل الرّجعة من ضروريّات المذهب؟

بعد أن تبين ثبوت هذه العقيدة بالأدلّة القرآنيّة والرّوائيّة، يبقى السّؤال عن مرتبة الاعتقاد بالرّجعة، فهل الرّجعة من ضروريّات المذهب؟ وقع الخلاف بين العلاء في ذلك، فمنهم من قال بأنّها من الضّروريّات، ومنهم من قال بأنّها ثابتة ومن المسلّمات، وليست من الضّروريّات، فها هو رأي السّيِّد جعفر مرتضى في ذلك؟ قد يُقال: إنّه رضوان الله عليه قد صرّح بأنّ الرّجعة ممّا لا يجب الاعتقاد به (۲۷)،

لكن ّ المُراد من كلامه أنّ الرّجعة عمّا لا يجب الاعتقاد به في تحقّق أصل الانتهاء إلى التَّشيُّع، أي قبل الوقوف على أدلّتها، لا أنّ الاعتقاد بالرّجعة ليس بواجب بعد العلم بثبوتها.

من هنا قال رحمه الله: "إنكارها من العالم بذلك يُعتبر تكذيباً لله تعالى ولرسوله وأمّا إن كان إنسان ما لا يعلم بوجود هذه الرّوايات، أو لا يعلم بأنّها متواترة وصادرة قطعاً؛ فإذا قال: أنا لا أعتقد بالرّجعة لأنّي لا علم لي بها، أو قال: أنا لا أعتقد بالرّجعة لأنّن لا أعرف إن كانت هذه الرّوايات توجب القطع دلالة وسنداً؛ فإنّه يكون معذوراً أيضاً، وأمّا لو قال: أنا أكذّب هذه الرّوايات وأنا أنكر الرّجعة، فإنّه لا يكون معذوراً في ذلك "(٢٨).

كما أوضح أنّ ثبوت اعتقادات كالرّجعة "وبلوغها درجة البداهة" إن كان "قد حصل بالنّسبة لأتباع مذهب بعينه، فإنّ إنكارها يوجب الخروج عن ذلك المذهب [..] لأنّ إنكار ذلك عند الشّيعة ربّما أوجب تكذيب الرّسول اللّئمّة الله الساوق لإنكار إمامتهم، أو إبطال دورهم، وإن لم يلزم منه تكذيب الرّسول الله والقرآن في بعض الأحيان "(٢٩١)، ومن جهة أخرى، فهناك بُعد آخر للإنكار يجب ألّا نغفل عنه، وهو أنّ عدم وجوب الإعتقاد بعقيدة ما لا يعني عدم حرمان مَن لا يعتقد بها مِن بركات الاعتقاد بها، كما يذكر رحمه الله (٢٠٠)، وعلى كلّ حال، فإنّه قد صرّح في بعض أجوبته على الأسئلة العقائديّة بأنّ الرّجعة قد أصبحت

من ضروريّات مذهبنا<sup>(۳۱)</sup>. والحمد لله ربّ العالمين..

- ۱. مختصر مفید: ٦/ ٣٤.
- ۲. مختصر مفید: ۹٦/۱۷.
- ٣. مختصر مفيد: ١٣١/١٩.
- ٤. مختصر مفيد: ١٢/ ٢١– ٦٢.
- ٥. مختصر مفيد: ١٢/ ٢١–٦٣.
- ٦. مأساة الزّهراء عليه: ١٠٣/١
- ۷. مختصر مفید: ٦/ ۳۷–۳۸
- ٨. خلفيّات مأساة الزّهراء: ٤/ ١٣٣.
  - ۹. مختصر مفید: ۹/ ۲۵۳.
- ١٠. الإمام الحسين ﷺ في الحديث والتّاريخ: ٢/٠٠٪.
- ١١. الإمام الحسين على في الحديث والتّاريخ: ٢٠١/.
- ١٢. الإمام الحسين الله في الحديث والتّاريخ: ٢/ ٢٠٠.
- ١٣. الشيخ الصّدوق، كتاب من لا يحضره الفقيه: ٢/ ٦١٤.
  - ١٤. الشيخ المشهدي، المزار الكبير: ٥٦٦.
  - ١٥. الشيخ المشهدي، المزار الكبير: ٦٦٣.
  - ١٦. الإمام الحسين ﷺ في الحديث والتّاريخ: ٢/ ١٩٢.
  - ١٧. الإمام الحسين الله في الحديث والتّاريخ: ٢/ ١٩٢.
    - ١٨. الشيخ الطُّوسيّ، مصباح المتهجّد: ٦٦٨.
- ١٩. الإمام الحسين على في الحديث والتّاريخ: ٢/ ١٩١-١٩٢.
  - ٠٠. الإمام الحسين إلى في الحديث والتّاريخ: ٢/٤٠٢.
  - ٢١. الإمام الحسين إفي الحديث والتّاريخ: ٢/ ٢٠١.
  - ٢٢. الإمام الحسين الله في الحديث والتّاريخ: ٢/ ٢٠٤.
  - ٢٣. الإمام الحسين إلله في الحديث والتّاريخ: ٢/٣٠٣.
- ٢٤. الإمام الحسين على في الحديث والتّاريخ: ٢٠٣/-٢٠٤.
  - ۲۵. مختصر مفید: ۱۲/۳۳. ۲۲. مختصر مفید: ۱۸/۱۸.
  - ۲۷. مختصر مفید: ۱۲/ ۲۰–۲۱.
- . ٢٨. من أُجوبة ساحته على سؤال بعنوان "نظرة عامّة في الاعتقادات".
  - ۲۹. مختصر مفید: ۱۸/۱۸.
  - ۳۰. مختصر مفید: ۱۲/۱۲.

### جهود العلماء مــن أجـــل طلب العلم

الشيخ أبو جعفر النجفي

كتب العلامة السيد محمد حسن الطالقاني و كتابه الروض الزاهي، ج٢، عن أحوال الله الله عن أحوال من أدركهم وهم يعيشون في شظف من العيش ومحن الزمان، وهم رغم ذلك يجدُّون ويعملون:

كان أستاذنا الإمام آية الله الشيخ آغا بزرك الطهراني أيّام دراسته في النجف يصلي بالأجرة لسد حاجته.

وكانت أمه تصوم بالأجرة لمساعدته على استمرار التحصيل، كما حدّثني به رحمة الله عليه.

وصلى الإمام الحجة السيد محسن الأمين بالأجرة أيضا لتمشية أموره، كما ذكره في ترجمته لنفسه في الجزء الأربعين من كتـاب (أعيــان الشبعة).

وكان لوالدي رحمه الله صديق في مدرسة السيد محمد كاظم اليزدي اسمه الشيخ حسين الزنجاني كان مصلح ساعات على شيخوخته، ومثله شيخ آخر نسيت اسمه، وقد صلح لي ساعة (ساعتي) أكثر من مرة.

وكان من أقراننا السيد..ابن الحجة الورع السيد أبو القاسم الحائري وشقيق السيد حسين الخياط صهر السيد مصطفى الشاه عبد العظيمي الذي هو ابن خال والدتنا كان يخيط القمصان والملابس لطلاب العلم في البيت، وكثير هم الشرفاء وأهل الإباء الذين لا يتملقون العواطف بغية الدينار والدرهم، بل يعتمدون في تحصيل الرزق على سواعدهم إلى جانب الدراسة الدينية، رحمهم الله.

رَفِي فِي المنني في ٦٥ رمضان سنم ١٣٥٠ وخلف ولل السماع كان طساً ولنداس فاطر عي أم على المرسى المذكر وك وصدعى المرءان الذي أعداه الها دما اوى ،: ١- المواظبة على الصلاة وقراءة القردان. Et iller die et 16 19 - < ٧- التناعة ماكت الله لكم ، وعد ذلات . أقول اكان استاذ فالوما ، آية الدالسيخ الخابزرك الطهابي أيا وراسترني النحف يعلى بالأجرة لسد حآجته وكانت لعد تعو الرجمة لمساعدت على استمار التحصل كما حدث برحد الدعل وصلى الرما) الحية السينس الزمي والدمي ة المسالمة عند المرد كاذك في ترجيه لنفسه في الجزء الرار بعين مي كتا بد (اعال من وكان لوالدي رحد الدصديق في (مرسة السلام كاظم البردي سراليخ حسنال بخابي كان معلى ساعان على على ومند من المران السيد المرافع المساعد الرابع المران الما المران السيد المران المجدد الرابع المساد المران الم لازي و منعق السعين الخاط مرالسمعطفال عبدالعظبى الذب هو ابرخال والدتنا كان يخيط المضا ل والملابر للدب العلم في السب وكيرهم الشرفاء وأهل الرباء الذبي لر و فاعده العداطن بعيد الرياد والروم بربعين في عاص الرقعل واعدم الحجاب الدائد الدند الالد

# لاذوا بالجوار

■ السيد محمد جواد الحسيني العاملي العالم الجليل والأُصولي الماهر

### السيد محمد جواد الحسيني العاملي العالم الجليل والأصولي المآهر

من أرض جبل عامل التي برعم فيها أساسات الولاية والتشيع العلوي الصحابي الجليل أبو ذر الغفاري رضوان الله تعالى عليه، فمن فيوضاته أشرق الجبل وأنجب أفذاذا سامية من علماء وأدباء ومفكرين؛ أمثال العالم الجليل والأصولي الماهر في الفقه والرجال، المتبحر، والشاعر، والمجد المجتهد كثير الاطلاع، السيد محمد جواد الحسيني العاملي من أعمدة الفقه الإمامي و من علماء الاسللام وسندة المذهب الجعفري في عصره.

#### الاسم والولادة والنشأة:

السيد جواد بن محمد بن محمد بن حيدر بن إبراهيم بن أحمد بن قاسم الحسيني الشـــقرائي العاملي، عالم وفقيه وشـــاعر ينتهي نسبه إلى عيسي بن يحيى المحدث بن الحسين ذي الدمعة ابن زيد الشهيد بن علي بن الحسين بن علي بن أبي طالب عليه الحسان

ولد في قرية شقراء في جبل عامل في لبنان ودرس فيها مبادئ العلوم الدينية على عم أبيه أو ابن عمه السيد أبي الحسن موسي. سافر إلى كربالاء فدرس على يد العالمين الكبيرين الشيخ محمد باقر الأصفهاني المعروف بـ (الوحيد البهبهاني)، والسيد على

بن محمد على بن أبي المعالي الطباطبائي، والد السيد محمد المجاهد.

بقى العاملي في كربلاء وهو يلرس عند هذين المرجعين حتى حصل على الإجازة العلمية من الشيخ البهبهاني، ثم سافر إلى النجف وهناك حضر أبحاث كبار علمائها أمثال السيد مهدي بحر العلوم، والشيخ جعفر كاشف الغطاء والشيخ حسين نجف و غير هم .

وبقى في النجف لفترة طويلة وهو يواظب على الـــدروس حتى أجــازه المحقــق الكبير أبو القاسم القمي صاحب كتاب (القوانين) وخوّل لــه الفتيا في الأحــكام الشرعية ولم يزل

ملازما لدرس الطباطبائي حتى وفاته، ثم استقل بالتدريس بعد سفر الشيخ جعفر إلى إيران.

وقد عرف عن العاملي شغفه بالعلم والمواظبة على حضور الدرس مفضلا إياه على كل أمور الدنيا، كا اشتهر بالزهد والتقوى حتى أصبح مرجعا كبيراً وتصدر مجلس التدريس وانضم إلى حلقة درسه كثير من طلاب العلم الذين صار لهم شأن كبير في تاريخ الحوزة العلمية في النجف.

كالم يقتصر نشاط العاملي العلمي على التدريس بل كانت له يد طول في التأليف والتصنيف في الفقه والأصول، ومن أشهر كتبه كتاب (مفتاح الكرامة في شرح قواعد العلامة) في (٣٢) مجلداً إضافة إلى كثير من الحواشي على الكتب الفقهية في الأحكام والعبادات.

#### أساتذته:

ونذكر منهم: الشيخ محمد باقر الاصفهاني المعروف بالوحيد البهبهاني، الشيخ أبو القاسم الجيلاني المعروف بالمحقق القمي، السيد محمد مهدي بحر العلوم، الشيخ جعفر كاشف الغطاء، السيدعي الطباطبائي، الشيخ حسين نجف.

#### تلامذته:

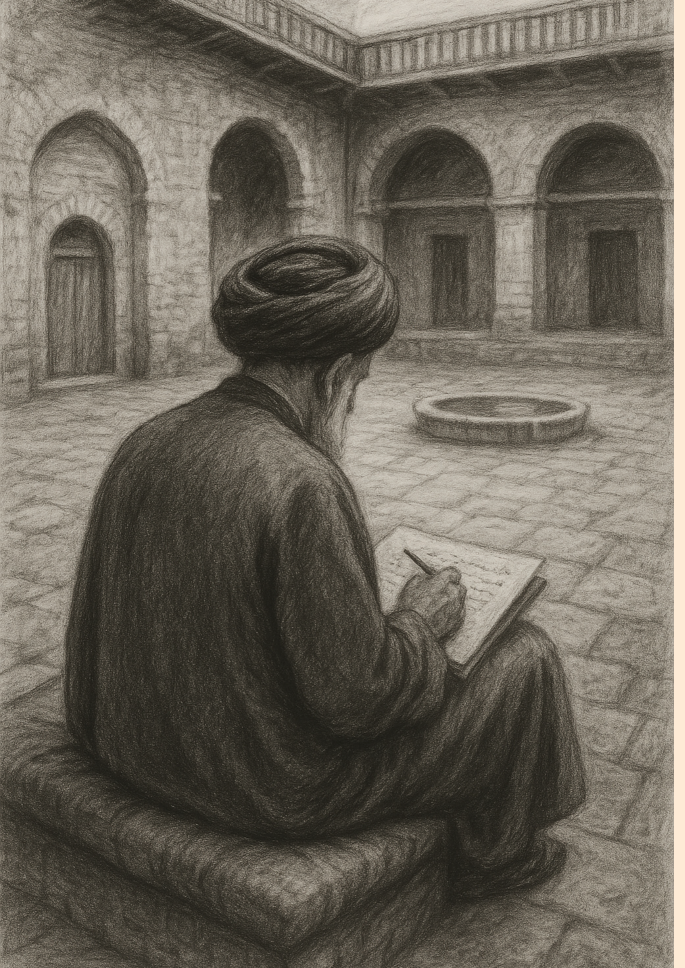
أمثال الشيخ محمد حسن صاحب الجواهر المعروف بالشيخ الجواهري، والشيخ محسن الأعسم، والشيخ جواد ملا كتاب، والشيخ محمد علي الهيزار جريبي المازندراني النجفي، والسيد صدر الدين محمد بن صالح العاملي، والسيد علي بن محمد الأمين، وولده السيد محمد، الشيخ رضا بن زين العابدين، وغيرهم.

أما من روى عنه بالاجازة نذكر منهم: الشيخ محمد حسن الجواهري، ولده السيد محمد، الشيخ رضا بن زين العابدين، الشيخ جواد ملا كتاب، والشيخ محمد علي الهزار جريبي المازندراني وغيرهم.

#### قالوا فيه:

ذكره صاحب الروضات في الصفحة ١٥٧ فقال: كان من فضلاء الأواخر ومتتبعي فقهائهم الأكابر وقد أذعن لكثرة اطلاعه وسعة باعه في الفقهيات أكثر معاصرينا الذين أدركوا فيض صحبته بحيث نقل: (إن الميرزا أبا القاسم صاحب القوانين كان إذا أراد تشخيص المخالف في مسألة يرجع إليه فيظفر به) شعراء الغري ٢/ ١٣٨.

قال السيد محسن الأمين: (كان عالماً فقيهاً أصولياً محققاً مدققاً ثقة جليلاً حافظاً



## قال عنه السيد محسن الأمين: (كان عالماً فقيهاً أصولياً محققاً مدققاً تقة جليلاً حافظاً مُتبحّراً قارئاً مجوداً ماهراً في الفقه والرجال، وغيرها..)

مُتبحّراً قارئاً مجوداً ماهراً في الفقه والرجال، وغيرها..)

وقال عنه أستاذه المحقق البهبهاني في إجازته له: (استجاز مني العالم العامل، والفاضل الكامل، المحقق المدقق، الماهر العارف، ذو الذهن الوقاد، والطبع النقاد، مولانا السيد السند السيد محمد الجواد).

وقال المحقق القمي صاحب القوانين في إجازته له: (استجاز مني الأخ في الله السيد العالم العامل، الفاضل الكامل، المتتبع المطلع على الأقوال والأفكار، الناقد المضطلع بمعرفة الأخبار والآثار السيد جواد العاملي..)

وقال الخاقاني: (كان عالماً فقيها أصولياً محققاً مدققاً ثقة جليلاً حافظاً متبحراً قارئاً مجوداً ماهراً في الفقه والرجال وغيرهما زاهداً عابداً متواضعاً تقياً ورعاً مجداً مجتهداً، متتبعاً لأقوال الفقهاء مطلعاً على آرائهم عمدة في جميع ذلك، حسن الخط لم ير مثله في علو الهمة وصفاء الذات والضبط والاتقان والتبع والجد في تحصيل العلم،

وكان حريصاً على كتابة كل ما يسمعه من نفائسس التحقيقات).

#### مؤ لفاته:

للسيد العاملي مؤلفات قيّمة نذكر منها:

١ - مفتاح الكرامة في شرح قواعد العلامة،
وهو أكبر مصنفاته وأحسنها وأشهرها.

٢- شرح طهارة الوافي.

٣- رسالة في مناظرة الشيخ جعفر والسيد
محسن الكاظمي.

٤- رسالة في وجوب الذب عن النجف الأشر ف.

٥ حاشية على طهارة المدارك تقرب من خسة آلاف بيت كتبها أيام قراءته على بحر العلوم.

٦- حاشية على كتاب الدين والرهن.

٧- رسالة مبسوطة في العصيرين العنبيو التمري.

٨- رسالة في المواسعة والمضايقة.

٩ - منظومة في الرضاع.

١٠ - منظومة في الخمس.

١١ - منظومة في الزكاة.

#### وفاته:

توفى السيد محمد جواد العاملي رحمه الله في النجف الاشرف شهر ذي القعدة سنة ١٢٢٦هـ ودفين بالصحن الشريف بحجرة رقم (٧).

#### من شعره:

قال من قصيدة في الإمام الحسين عَاليَاهُ:

تساور رزءٌ فادحُ الخطب فاقمُ

فخرَّت من الدينِ القويم القوائمُ سلوا يـومَ حـفُّتْ بالحسينِ خيامهمْ

وليس لها إلا الرماحُ دعائمُ فتى الحرب يغنيه عـن الجيش بأسُّه

ويكفيه عن نصر النصير العـزائمُ يخرُّونَ لا لله إن كـــرَّ سجَّداً

ولكن لماضيهِ تخرُّ الجاجمُ لكَ اللهُ تستبقى وتردي جـحــافلاً

كانك في الأعمار قاض وحاكم لكَ الله مكثوراً أضراً بعده الظها

ولا وردَ إلا المرهفاتُ الصوارمُ

وقال من قصيدة ومنها:

وذاك وميضُ القدسِ من أرض (كربلا)

فلا أبتغى حصناً سواهُ ولا كهفا

ولا أختشى \_ والحافظ الله \_ ضيعةً وقدد علقتْ كفي بكفينِ ما كفا عليكَ سلامُ الله يا نـــورَ عــرشِهِ

وأصدقَ من أو في وأكرمَ من وفي سموت كما الزاكي أخيك ذرى العلا

فكنتَ لعرش الله تلوا له شــــنفا وعانيتَ مــا عاني فهادنَ حكمةً

وساموكَ ما ساموهُ في حكمِهم خسفا

١ \_ محسن الأمين، أعيان الشيعة: ١ / ٢٨٨،

٢ \_ على الخاقاني، شعراء الغري: ٢/ ١٣٧. ٣ \_ محمد أمين، علماء في رضوان الله: ٢٤٣.

٤ \_ كاظم عبود، مشاهير المدفونين في الصحن العلوى الشريف: ٣١٤.

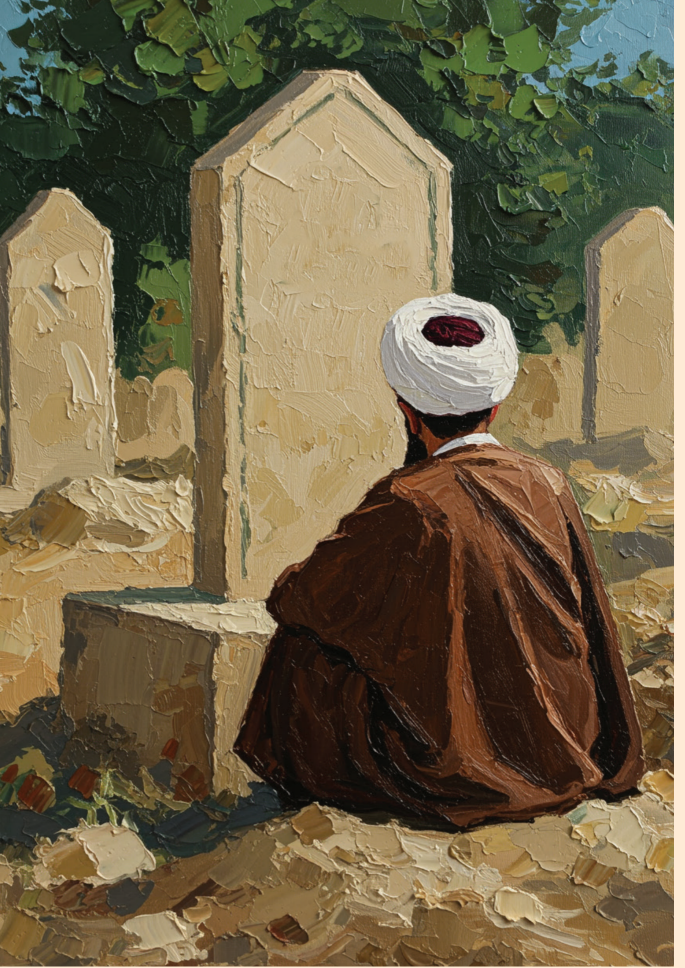
## وأيضاً في الأحلام

نقل الشيخ آغا برزك الطهراني عن أستاذه شيخ الشريعة أنه قال: كنت في أيام الدراسة والتحصيل فقيرا، وكليا احتجب إلى كتابٍ ولم يكن لدي القدرة على شرائه، كنت أذهب إلى أستاذي الشيخ محمد حسين الكاظمي وأستعير منه الكتاب وصدفة احتجت في ظهر أحد الأيام الحارة الصيفية إلى كتاب وتحركت نحو بيت أستاذي وفي الطريق اجتزت مقبرة الشيخ خضر، وفكرت أنّه هناك ربها يكون نائها في هذه الساعة فوقفت في جانب القبر، وقرأت سورة (يس) بنية أنْ لا يكون في ذهابي هذه الساعة مشقة للأستاذ، ثم نهضت وذهبت إلى بيت الأستاذ، قرعت الباب فلم يجبني أحد، وبعد لحظة قرعت الباب ثانية ولم يمض وقت كثير حتى فتح أستاذي الباب بنفسه وكان في يده الكتاب الذي احتجته فسألته متعجبا: من الذي أخبرك أني خلف الباب واني بحاجة إلى هذا الكتاب؟

فقال: كنت نائها فرأيت في عالم الرؤيا الشيخ خضر العفكاوي وقال لي: سيأتي فلان وهو بحاجة إلى الكتاب الفلاني انهض وهيأ الكتاب له، فاستيقظت وأخرجت الكتاب من المكتبة، وفي المرة الأولى التي قرعت الباب كنت أبحث في المكتبة عنه.

يقول الشيخ: فدهشت من سماع هذه القضية، وشرحت للأستاذ موضوع زياري قبر الشيخ وقراءة سورة (يس) إلى روحه الزكية.

(قصص وخواطر من اخلاقيات علماء الدين: ٢١١)



#### مسابقة العدد 190

مسابقة خاصة بهذا العدد يمكنكم الاشتراك فيها إلكترونياً عبر مسح الباركود.



علمًا إن أجوبة الأسئلة تجدوها في مقالات هذا العدد آخر موعد للمشاركة يوم 15 ذي الحجة هناك هدايا مالية لثلاثة فائزين

