



عجلة علمية ثقافية شهرية تصدر عن العتبة العلوية المقدسة قسم الشؤون الفكرية والثقافية - وحدة مجلة الولاية



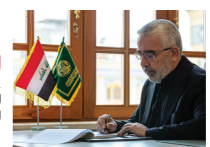






| السيد عيسى الخرسان                                                                           | المشرف العــــام                                                |
|----------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------|
| د. محسن عبد العظيم الخاقاني<br>د. حســــين فاضل الحكيــم<br>هشــــام أمــوري السمــــاك      | رئيس التحريــــــر<br>مدير التحريــــــر<br>سكرتير التحريـــــر |
| هاشم محمد الباجبي حيدر رزاق الكعبي عبد الحسن هادي الشافعي حمود حسين الصراف رياض مجيد الخزرجي | المحــــــررون                                                  |
| د. صــادق علي الزبـــــدي                                                                    | التصحيح اللغـــوي                                               |
| نبأ محسن الحمامي<br>سمير سليم الحمزه<br>مهند طاهر الخاقاني                                   | السلامة الفكـــرية                                              |
| حسين عــــلاء التمــــمي                                                                     | تصمـــــيم الغلاف<br>وتوليد الصــــــور                         |
| صبــــاح حســن الدجيلي<br>اهــد مكـــي القرشــــــي                                          | التصميم والاخــراج                                              |
| ضياء نسيم حرز الدين                                                                          | الاعمدة والبوسترات                                              |

رقم الإيداع في دار الكتب والوثائق في بغداد (1121) للعــــام 2008م رقـــم الاعتمـــاد فــي نقابــة الصحفيـــــــن العراقــيين (744) alwelayh.com - 07700553150



### الثبَاتُ على المَوقِف

السيد عيسى الخرسان الأمين العام

يبتني مفهومُ الثباتِ على الموقفِ على مبدأينِ أساسيين ، وهما الاعتقادُ بشرعيةِ ذلك الموقفِ والإيانُ به ، ثم العملُ لهُ حثيثاً بها أملتهُ بواعثُ الحقّ والصدقِ التي تكتنف ذلك الموقف ومنها يُستلهمُ اليقينُ بأهميةِ الثباتِ عليهِ من أجلِ ديمومةِ بقاءِ النوعِ الكهالي للإنسان، من هنا جاء القرآنُ الكريمُ مؤكداً في خطابهِ للثلةِ المؤمنةِ على هذين المدأينِ في الإنسان، من هنا جاء القرآنُ الكريمُ مؤكداً في خطابهِ للثلةِ المؤمنةِ على هذين المدأينِ في آيةِ عظيمةٍ تكررَ سمعُها وتواترَ وقعُها في النفوسِ ، وهي قولُهُ تعالى: ﴿ الّذِينَ آمَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّالِحَاتِ ﴾ ، فلا عمل بالشيءِ من غير الإيمانِ بهِ ، والإيمانُ وحدهُ بلا عمل يصعدُ بهِ إلى سدرةِ مُنتهى الثباتِ والقبولِ ليس كافياً ومؤمّنا ومحصّناً لحدودِ الموقفِ الذي يُرادُ لهُ أن يكونَ ثابتاً قيمياً تبرزُ من خلالهِ صورةُ المسيرةِ العادلةِ نحو حياةٍ مستقيمةٍ.

من أجل ذلكَ تنشأُ الثوابتُ التي بها تتشكلُ قيمةُ الإنسانِ وتتجذرُ محوريتُها في حياتهِ على أساس دفاعيه عنها وتأسيسه لها، فالثوابتُ هي مبادئُ آمن بها الإنسانُ وأبرزتها مواقفُ بُنِيتَ على أساس الإيهانِ بها والعمل لها، ووفقَ هذه البنيةِ الإنسانيةِ الحتميةِ جاءت حركةُ الأنبياءِ والأولياءِ والأصفياءِ من عبادِ الله الصالحينَ لترسمَ لنا طريقاً نحو الصلاح تعبَّدُنا بِهِ ربُّ العالمين تبارك وتعالى ، فجعلهم لنَا قدوةً وجعل حركتهم منهاجاً لحركتنا في الوصول إلى رضاهُ سبحانه وتعالى، وخبرُ مثال وقدوةٍ على ذلكَ ، المواقفُ العظيمةُ الخالـدةُ التي مثّلتها الحركةُ المباركةُ لحجةِ الله على أوليائهِ الصديقةِ الطاهرةِ السيدةِ فاطمةَ الزهراءِ (صلوات الله وسلامه عليها) ، حينَ شَخَصَت بذلكَ الجلالِ الإلهيِّ وتلكَ الهيبةِ النبويةِ تدافع على آمنت به وأيقنت بأحقيت بالكلم الطيب والعمل الصالح ، فكان كالأمُّها في خطبتها الفدكيةِ الخالدةِ وحجُجها الراسخةُ وَحديثُها مع خصَائِها الْإِيانَ الـذي شـهرتهُ بوجـهِ ظالميهـا ، وكان ضلعُهـا الجريـحُ وسـقطُها الذبيـحُ رُكنّـي عملِهـا الصالـح الـذي ترجمتـهُ بحركتها الرائدةِ باتجاهِ الدفاع عن الحقِّ فشكلت حركتُها تلك الأساسَ الذِّي استند عليه منهجُ الأئمةِ المعصومينَ من أبنائها في الدفاع عن حرماتِ الله والـذودِ عن حياضِ الدينِ ، مُتأسِّين بأمهم (صلوات الله عليهم أجمعين) ، بل إنّ قولها وعملَها الصالحين سَرَيا في أبنائها فهم عبارةٌ عن كلماتِ الزهراءِ وعملِها الصالح صعدا إلى لوح القدرةِ فصاغتهُما يـدُ الغيب وبثَّتَهُم اثنى عشرَ معصوماً.

من ذلك نفهم مضمونَ معنى قولِ ولدِها الصادقِ ﷺ : (نَحْنُ حُجَجُ اللهِ عَلَى الخَلْقِ وَفَاطِمَةُ أُمُّنَا حُجَّةٌ عَلَيْنَا).

فالسلامُ على الزهراءِ المظلومةِ وعلى بنيها الطاهرِينَ ، وعلى كلِّ المُدافعينَ عن حقوقِهمُ المُعتصبةِ والثابتِينَ على مواقفهِمُ الحقةِ بوجهِ الظالمينَ والمُعتدِينَ ، ورحمةُ الله وبركاتُهُ.





تاريخ الامـم

ببليوغـرافـــا العلــوم

تراث الخزانة العلوية

اشتهرت النجف الأشرف بوجود العديد من المدارس الدينية فيها، ولكل مدرسة من هذه المدارس نظامها الخاص بها، سيما أنّ هذه المدارس قد شُيّدت من الأوقاف التي وقفها العلماء أو المحسنون على طلاب العلم والدين.





### قاف

م. د جنان غالب/ مديرية الوقف الشيعي- النجف الأشرف

- مفهوم المعيشة الضنك
   وأسبابها وكيفية معالجتها
   في ضوء المنظومة القرآنية
- التعبير القرآني في بيان طبع الغلظة عند اليهود



### مفهـوم المعيشة الضنك وأسبابها وكيفية معالجتها في ضــــوء المنظـومـة القرآنـية

#### م. د جنان غالب/ مديرية الوقف الشيعي- النجف الأشرف

يكون مستوى الوعيد بالضنك في معيشة المُعرِض عن ذكر الله عز وجل بمستوى إعراضه؛ لما يناله من الحسرة والحيرة والقلق القلبي، فتارة يكون من المنكرين لله سبحانه الكافرين بأنعمه جملة وتفصيلا، وهو بهذه الحال يشتد عليه ضنك العيش بأعلى مراتبه وإن امتلك نعيم الدنيا بأسرها، وأخرى يكون معرضًا عن ذكر الله عز وجل بحدودٍ معينة مع إيمانه به سبحانه وتعالى، فيناله من ضنك المعيشة ما يناسب تلك فيناله من ضنك المعيشة ما يناسب تلك حنس الذنب.

أمر الله سبحانه وتعالى بتوحيده والإيان به وتصديق رسله وما جاء على ألسنتهم من الوعد والوعيد، وأكَّد على ضرورة التوكل عليه وعدم إساءة الظن به، وإرساء دعائم القناعة بما قسم الله تعالى وقدّر، والتسليم لإرادته، وجاء ذلك عبر آخر كتاب سياوى تضمن توجيهاته الخالدة وهو القرآن الكريم، فبعث بها نبيه الخاتم مَا اللَّهُ وأمره بتبليغها الناس وأن يتمسكوا بتنفيذها ولا يفرطوا بها؛ لتستقر حياة المؤمنين بذكر الله تعالى ويجازيهم في الدنيا قبل الآخرة، كما أكَّد ذلك في قول عالى: ﴿ اِلَّذِينَ آمَنُواْ وَتَطْمَئِنُّ قُلُوبُ مُ بِذِكْرِ اللهُ أَلاَ بِذِكْرِ الله تَطْمَئِنُ الْقُلُوبُ ﴾ [الرعد: ٢٨].

ولكن نجد من يتمرد على تلك الإرادة الإلهية فيُعرض عن الذكر ولا يستجيب لما يدعو إليه الرسول فينتج عن ذلك -بشكل طبيعي- مفهوم معيشة الضنك، في قوله تعالى: ﴿ وَمَنْ أَعْرَضَ عَنْ ذِكْرِي فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةً ضَنكًا وَنَحْشُرُهُ ويوم الْقِيَامَةِ أَعْمَى ﴾ [طه: ١٢٤]، ولمعرفة هذا المفهوم القرآني علينا أن نطَّلع على ما اشتملت عليه الآية الكريمة من شرطٍ وجوابه، فإذا تحقق شرط الإعراض عن ذكر الله عز وجل تحققت نتيجته الجزائية، وهي حتمية وقوع عقوبتين لمن أعرض عن ذكر الله أو لاهما: معيشة الضنك، والثانية هي الحشر في يوم القيامة على العمى، ولنا أن نتعرف على المراد من بعض المفاهيم القرآنية الواردة في هذه الآية المباركة ابتداءً؛ مما يُسهم في الوصول إلى المفهوم العام لمعيشة الضنك.

المراد من الإعراض: هو عدم قبول الشيء ورده؛ "لأن معنى الإعراض عن الشيء: أن يوليه عرض وجهه"(١)، من هنا قيل في "حقيقة الإعراض:

لفت الوجه عن الشيء؛ لأنه مشتق من العارض وهو صفحة الخد؛ لأن الكاره لشيء يصرف عنه وجهه الله سبحانه متضمن للاعتراض على ما جاء به ذلك الذكر والتزمُّت في رفضه وعدم قبوله بأي حال، وتقديم هوي النفس على إرداة الله عز وجل في الطاعة والامتشال، وعدم تأدية أوامره والانزجار عن نواهيه.

ويكون مستوى الوعيد بالضنك في المعيشة المُعرض عن ذكر الله عز وجل بمستوى إعراضه؟ لما يناله من الحسرة والحبرة والقلق القلبي، فتارة يكون من المنكرين لله سبحانه الكافرين بأنعمه جملةً وتفصيلًا، وهو بهذه الحال يشتد عليه ضنك العيش بأعلى مراتبه وإن امتلك نعيم الدنيا بأسرها، وأخرى يكون معرضًا عن ذكر الله عز وجل بحدودٍ معينة مع إيهانه به سبحانه وتعالى، فيناله من ضنك المعيشة ما يناسب تلك الحدود وهكذا؟ وذلك لمناسبة العقاب لجنس الذنب.

المراد من الذكر: قيل في المقصود بالذكر هو القرآن العظيم والمعنى: ومن أعرض عن كتابي ولم يتبعه ويطبِّق ما جاء فيه؛ لأن أحد أساء القرآن الكريم هو الذِكر، قال تعالى: ﴿ ذَلِكَ نَتْلُوهُ عَلَيْكَ مِنَ الآيَاتِ وَالذِّكْرِ الْحُكِيمِ ﴾ [آل عمران: ٥٨]، وقال تعالى: ﴿ وَهَذَا ذِكْرٌ مُّبَارَكٌ أَنْزَلْنَاهُ ﴾ [الأنبياء: ٥٠] وغرها من الآيات.

وهذا الذكر له أثره الوضعى "إن صح التعبير-على طبيعة حياة الإنسان وكيفية التعاطي معه، فهو للمؤمنين شفاء ورحمة وللظالمين شقاء ونقمة، قال تعالى واصفًا القرآنِ العظيم: ﴿ وَنُنَّزِّلُ مِنَ الْقُرْآنِ مَا هُوَ شِفَاء وَرَحْمَةٌ لِّلْمُؤْمِنِينَ وَلاَ يَزِيدُ الظَّالِينَ إَلاًّ خَسَارًا ﴾ [الإسراء: ٨٢]، ونظيره قوله تعالى: ﴿ قُلْ هُـوَ لِلَّذِينَ آمَنُـوا هُدًى وَشِـفَاء وَالَّذِيـنَ لَا يُؤْمِنُونَ في

### آذَانِهِمْ وَقُرُ وَهُوَ عَلَيْهِمْ عَمَّى ﴾ [فصلت: ٤٤].

وجاء في الروايات الشريفة أن من أعلى مصاديق الذكر الواردة في الآية الكريمة ما جاء على لسان أبي عبد الله الإمام الصادق علسَّكَةِ أن الإعراض عن ذكر الله عز وجل ((يعنى به ولاية أمير المؤمنين عليه السلام))(٦)، ولا غرو إن قلنا بتلازم القرآن الكريم بولاية أهل البيت (عليهم السلام) كما أثبت ذلك حديث الثقلين، فللذكر مصاديق والولاية أحدها.

المراد من المعيشة: جاء في معنى العيش أنه "الحياة المختصة بالحيوان، وهو أخص من الحياة، لأن الحياة تقال في الحيوان، وفي الباري تعالى، وفي الملك، ويشتق منه المعيشة لما يتعيش منه "(٤)، وقد ذكر المفسرون معانى مختلفة في بيان المراد من المعيشة الضنك لمن يتكبر ويُعرض عن ذكر الله تعالى، فيرى بعضهم أنها في الدنيا أو في القبر أو في الآخرة، ولكن الأظهر هو المعنى الأول الخاص بالحياة الدنيا لمقابلته بالعذاب الأخروي القاضي بالحشريوم القيامة على العمى.

ومن المناسب الوقوف على أبرز رتب معيشة الضنك في الدنيا وإنْ تنَّعَمَ المُعرض عن ذكر الله عزّ وجل بأصناف النِعم، فالنتيجة المنتظَرة له هي معيشة الضنك.

المراد من الضنك: معنى الضنك الذي يُصيب المعرض عن ذكر الله تعالى "الضيق الصعب... هو الحرام في الدنيا الذي يؤدي إلى النار، وقال ابن عباس: لأنه غير موقن بالخلف فعيشه منغص "(٥)، (ضنكًا)أي: "ضيّقًا، وقد ضَنُكَ عيشُهُ، وامرأة ضِنَاكٌ: مُكْتَنِزَةٌ، والضُّناك: الزُّكام، والمضنُّوك: المزكوم"(٦)، فالاكتناز يعطى معنى الحصر والإبقاء

في مكان مغلق، والمزكوم فيه من الأختناق وضيق النفس ما هو بين، فالضنك هو الضيق العسير في طلب العيش وكيفيته.

ولا يقتصر معنى (ضنك المعيشة) على التقتير في الرزق، وإنها هو الضيق في كل شيء له صلة بالمعيشة، فقد يكون الإنسان ميسور الحال اقتصاديًا فيملك ما لا يملكه غيره من المال الوفير، إلا أن جانبًا آخرًا من حياته يضيق عليه؛ ذلك أن متطلبات الحياة الإنسانية كثيرة متنوعة، فقد يضيق عليه تواصله من المجتمع وكأنه يعيش حالة الغربة بين أفراد المجتمع عامة وأسرته خاصة، وعندئذٍ ما قيمة المال الذي يدّخره وهو لا يُلبي له حاجة التعايش مع أبناء جنسه، وقد يضيق عليه الجانب الصحى أو الجانب النفسي أو يُصاب بظلمة القلب وحيرتها، فينزل به من الهم والقلق والفزع ما يسلبها لذة الحياة، فتتعدد أنواع المشاق المتوالية في الحرص والطمع الشديدين في طلب الدنيا وملذاتها، والخوف من أن تسلب منه أو الحذر من أن يناله النقص والسلب وغير ذلك.

### الإعراض عن ذكر الله تعالى وأثره في أسباب ضنك العيش

نقف هنا على جملة من أسباب ضنك العيش التي تَمثل النتيجة الطبيعية للإعراض عن ذكر الله تعالى كما أكَّـد ذلك القرآن الكريم ومنها:

سوء الظن بالله تعالى وعدم التوكل عليه: فمن أعرض عن الحق وإن كان -ظاهرًا- مُترَفًا في نعيم الدنيا لكنه تكبّر على قبول أمر الله تعالى والتسليم له، التي من جملتها التوكل عليه سبحانه وحُسن

الظن به والثقة بإيفائه لوعده الذي قطعه على نفسه للمؤمنين، فستشتد عليه حياته نتيجة لذلك لا محالة.

وبطبيعة الحال يسعى الإنسان جاهدًا أن تكون حياته حياةً مطمئنة، بيد إننا نجد أن حياة الجاهل بمقام ربه، المُعرض عن ذكره ينقطع عن ربه ولا يقع بصره على موجود من نفسه وغيره إلا رآه مستقلًا بنفسه ضارًا أو نافعًا خيرًا أو شرًا، فهو يتقلب في حياته بين الخوف عما يخاف فوته، والحذر عما يحذر وقوعه، والحزن لما يفوته، والحسرة لما يضيع عنه من جاه أو مال أو بنين أو أعوان وساير ما يجبه ويتكل ويعتمد عليه ويؤثره؛ ليذوق العذاب بفؤاد مضطرب قلق، وحشى ذائب محترق، وصدر ضيق حرج؛ لنسيانه ميثاق الله عز و جل (۷).

فمن لم تقر عينه بحُسن ظنه بالله وتقطعت نفسه على الدنيا حسرات، بينها الوعد الذي قطعه الله عز وجل على نفسه ضمن للمؤمنين الذين يُحسنون ظنهم بربهم العاملين صالحًا بأن يكافئهم بالخسنى في الدارين، كما يقول عزّ من قائل: ﴿ وَقِيلَ لِلَّذِينَ اتُّقَـوْاْ مَاذَا أَنـزَلَ رَبُّكُمْ قَالُـواْ خَـيْرًا لِّلَّذِيـنَ أَحْسَـنُواْ في هَـذِهِ الدُّنْيَا حَسَـنَةٌ وَلَدَارُ الآخِـرَةِ خَـيْرٌ وَلَنِعْمَ دَارُ الْلُتُّقِينَ ﴾ [النحل: ٣٠].

### التعلَّق بملذات الدنيا والخوف من زوالها:

التعلُّق بملذات الدنيا تجعل من الإنسان جبانًا قبال تصور فراقه لها، وحريصًا على أن لا تفني تلك الملذات ويسعى لزيادتها، ولكنه في قرارة

نفسه يعلم علم اليقين أنها في نقصان وهي زائلة لا محالة، فكلم توالت الملذات وتكاثرت وازداد التعلُق بها ازداد القلق من تركها والرحيل عنها بوقتٍ قصير قياسًا بما سيلاقيه الإنسان في الآخرة، وعزّ عليه مفارقتها، فالعلاقة بين الخوف من زوال النعيم الدنيوي وضنك العيش علاقة طردية.

ونجد العارف بمقام ربه إذا نظر إلى نفسه وإلى الحياة الدنيا الجامعة لاقسام الكدورات وأنواع الآلام وضروب المكاره من موت وحياة، وصحة وسقم، وسعة واقتار، وراحة وتعب، ووجدان وفقدان، وهو متيقن أنه لا يترشح من لدن الله سبحانه إلا الجميل والخير، فإذا نظر إلى الحياة وهي هكذا لم يرَ مكروهًا يكرهه ولا مخوفًا يخافه، ولا مهيبًا يهابه، ولا محذورًا يحذره، بل يرى كل ما يراه حسنًا محبوبًا، إلا ما يأمره ربه أن يكرهه ويبغضه، وهو مع ذلك يكرهه لأمره، ويحب ما يحب ويلتذ ويبتهج بأمره، لا شغل له إلا بربه، فهذه هي الحياة الطيبة التي لا شقاء فيها البتة وهي نور لا ظلمة معه، وسرور لا غم معه، ووجدان لا فقد معه، وغنى لا فقر معه كل ذلك بالله سبحانه (^).

### اقتراف الذنوب وعسدم الاستغفار والتوبة منها

أعال الإنسان -حسنها وسيئها- لها أثرها في الحياة الدنيا والآخرة، ومن أعظم أعمال الإنسان الحسنة ذات التأثير المباشر على الحياة الدنيا الإيمان بالله تعالى، فبالايمان تطيب الحياة الدنيا كم تطيب إِلآخرة، قال تعالى: ﴿مَنْ عَمِلَ صَالِحًا مِّن ذَكُر أَوْ أَنْشَى وَهُو مُؤْمِنٌ فَلَنُحْيِنَّهُ حَيَاةً طَيِّبةً ﴾ [النحل: ٩٧] فالخالق سبحانه وتعالى إنها جعل الحياة الطيبة لمن آمن به وعمل صاحًا، في حين أن غير المؤمن خسر سعيه وضل ضلالًا بعيدًا؛ لأن "قلبه غير متعلق بأمر ثابت، وهو الله سبحانه، يبتهج به عند النعمة، ويتسلى به عند المصيبة، ويرجع إليه عند الحاجة... حيث أن معيشة الكافر وحياته في الدنيا ضيقة متعبة، وبالمقابلة معيشة المؤمن وحياته سعيدة رحبة وسيعة"(٩).

فالوقوعُ في المعاصي باصرار وبلا توبة يؤدي -بشكل طبيعي - إلى ما ينغص العيش، قال تعالى: ﴿ أُولَا الصَّابَتُكُم مُّصِيبَةٌ قَدْ أَصَبْتُم مِّثْلَيْهَا قُلْتُمْ أَنَّى هَلَّذَا قُلْ هُوَ مِنْ عِندِ أَنْفُسِكُمْ ﴾ [آل عمران: ١٦٥] ونظيره ذلك قوله تعالى: ﴿ وَمَا أَصَابَكُم مِّن مُّصِيبَةٍ فَبِياً كَسَبَتْ أَيْدِيكُمْ وَيَعْفُو عَن كَثِيرٍ ﴾ [الشورى: ٤٠٥]، هذا في جانب الأعمال السيئة وأثرها في حياة الإنسان.

ولتجنب ذلك فيكون بإتيان الأعمال الحسنة التي لها تأثيرها أيضًا على السعة في العيش، ومن أعظمها الاستغفار من الذنوب وعدم الاصرار عليها وتحقيق التوبة إلى البارئ عز وجل قال تعالى: ﴿وَأَنِ اسْتَغْفِرُواْ رَبَّكُمْ ثُمَّ تُوبُواْ إِلَيْهِ يُمَتَّعْكُم مَّتَاعًا حَسَنًا إِلَى أَجَل مُسمىًى وَيُوثِ كُلَّ ذِي فَضْلِ فَضَلَهُ ﴾ [هود: ٣] والمتاع الحسن إلى أجل مسمى فضله أنه السعة في العيش في الحياة الدنيا، واضح أنه السعة في العيش في الحياة الدنيا، وكذلك قوله سبحانه: ﴿وَمَن يَتَّقِ اللهُ يَجْعَل لَهُ مِنْ أَمْرِهِ يُسْرًا ﴾ [الطلاق: ٤] وغيرها من الآيات مما يُشبت أن عدم الرجوع إلى الله سبحانه نتيجته ضنك يشبت أن عدم الرجوع إلى الله سبحانه نتيجته ضنك العيش والعكس صحيح.

#### اجتراح الحقد والحسد

من الأمور النفسية التي تسهم في جعل المعيشة ضنكًا هو الشعور بالحقد على الناس، وحُب الانتقام منهم، وكذلك حسدهم على ماً آتاهُم الله من فضلًه قال تعالى: ﴿ أَمْ يَحْسُدُ وَنَ النَّاسَ عَلَى مَا آتَاهُمُ اللهُ مِن فَضْلِهِ ﴾ [النساء: ٥٤]، فحال الحسود فإنه يُصيبه من ضنك العيش ما يجعله غير راض عما عنده فيتمنى زوال نعمة غيره، قيال سبحانه: أ ﴿ وَدَّ كَثِـرٌ مِّنْ أَهْلِ الْكِتَابِ لَوْ يَرُدُّونَكُم مِّن بَعْدِ إِيمَانِكُمْ كُفَّاراً حَسَدًا مِّنْ عَندِ أَنفُسِهِم مِّن بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُمُ الْحُنَقُ ﴾ [البقرة: ١٠٩]، وتَجُدُ من الناس من له نفس مريضة ليس للاحسان مكانًا فيها ولا تعرف الفضيلة، وتفيض غيظًا على الآخرين، مع أن ظاهره خلاف ذلك قال تعالى: ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يُعْجِبُكَ قَوْلُهُ فِي الْخَيَاةِ الدُّنْيَا وَيُشْهِدُ الله عَلَى مَا فِي قَلْبِهِ وَهُو أَلَّدُّ الْخِصَام ﴾ [البقرة: ٢٠٤]، ومن منطَّلق أن الحقد يُفسد العيش كان حقًا على الله عز وجل أن يُذهبه عن أهل الجنة؛ لينعموا بالحياة الآخرة ويهنئوا بعيشهم الأبدى وما أعد لهم بلا منغصات، كما في قوله تعالى: ﴿ وَنَزَعْنَا مَا فِي صُدُورِهِم مِّنْ غِلِّ إِخْوَانًا عَلَىٰ شُرُرٍ مُّتَقَابِلِينَ ﴾ [الحجر: ٤٧].

١. الطبرسي، جوامع الجامع: ٢/ ٣٩٠.

٢. ابن عاشور، التحرير والتنوير: ٢٧/ ١١٧.

٣. الكليني، الكافي: ١/ ١٣٥.

٤. الأصفهاني، المفردات في غريب القرآن: ٩٩٥.
 ٥. الطوسي، التبيان: ٧/ ٢١٩.

٦. الأصفهاني، المفردات في غريب القرآن:١٢٥.

٧. ظ: الطباطبائي، الميزان: ١/ ١٢٩.
 ٨. ظ: المصدر نفسه: ١/ ١٢٨ - ١٢٩.

٩. ظ: المصدر نفسه: ٢/ ١٦٨.

## التعبير القرآني في بيان طبع الغلظة عند اليهود

قال تعالى: ﴿ لَتَجِدَنَّ أَشَدَّ النَّاسِ عَدَاوَةً لِلَّذِينَ آمَنُوا الْيَهُودَ وَٱلَّذِينَ أَشْرَ كُوا... ﴿ [المائدة: ٨٢]. جاء التعبير القرآني ليصور طبيعة اليهود تصويرًا قرآنيًا بديعًا تعجز عنه أحدث نظريات علم النفس في كل عصر، مهما بلغ العقل مبلغ الإبهار البشرى، حين أبدع في تصوير طبيعة اليهود المادية الطاغية من غلظة القلب، وفظاعة التصرف، وبشاعة الصنيع، وخبث العداوة، وعنادهم في الحق لغيرهم من البشر عامة ومع المؤمنين خاصة، فهم أشد عداوة لهم من غيرهم، فلا تجد فيهم عرقًا واحدًا من المساعر ينبض، فهم كما قال الله تعالى فيهم: ﴿ ثُمَّ قَسَرِتْ قُلُوبُكُم مِّن بَعْدِ ذُلِكَ فَهِيَ كَالْحِجَارَةِ أَوْ أَشَيدٌ قَسْوَةً وَإِنَّ مِنَ الْحِجَارَةِ لَّمَا يَتَفَجَّرُ مِنْهُ الْأَنْهَارُ وَإِنَّ مِنْهَا لَمَا يَشُّقُّقُ فَيَخْرُجُ مِنْـهُ الْمِاءُ وَإِنَّ مِنْهَا لَّمَا يَهْبِطُ مِنْ خَشْيَةِ اللَّهِ وَمَا اللَّهُ بِغَافِلِ عَمَّا تَعْمَلُونَ ﴾ [البقرة: ٧٤]، بل يمتاز عنهم الذين أشركوا بأنهم يعدّون أنفسهم من البشر لا فوق البشر كما يرى اليهود أنهم شعب الله المختار وأنهم أفضل البشر وكل مَن كان على غير دينهم فهم دونهم.

وانطلقت هذه الصفات لليهود من مقومات التصوير القرآني لهم، فعبر بصورة المضارعة المؤكدة بلام القسم بلفظ الجلالة ونون التوكيد الثقيلة، لتؤكد هذه الصفات فيهم بمعنى: والله لتجدن يقينًا من غير شك، وأن هذه الطبيعة أصلية فيهم ومتجدِّدة ما داموا يهودًا، كما تدل عليه صيغة المضارعة التي تقوم على التجدد والاستمرار في (تجدن)، وهو ما يتفق مع طبيعتهم العنيدة القاسية، فهم أشد الناس في هذه الصفات العنيفة، التي توحي بها البنية الصوتية القرآنية الصارمة من أصوات الحروف الثقيلة المجهورة، مع العنت من الشدة ومبالغة المعاني الكثيرة من صيغة التفضيل في (أشد الناس)، فقد كانوا قساة مع نبيهم فيذكر القرآن الكريم تعاملهم بقوله تعالى: ﴿ قَالُوا يَا مُوسَىٰ إِنَّا لَنْ نَّدْخُلَهَا أَبَدِّا مَّا دَامُوا فِيهَا فَإِذْهَبْ أَنتَ وَرَبُّكَ فَقَاتِلَا إِنَّا هَاهُنَا قَاعِدُونَ ﴾ [المائدة: ٢٤].

ظ: علي علي صبح، التصوير القرآني للقيم الخلقية والتشريعية: ٧٧.



## الكلم الطيب

■ المتن أصل الحديث

الباحثة: مروة حيدر/ النجف الأشرف

المتن أصل الحديث الباحثة: مروة حيدر

### المتن أصل الحديث

نظرًا لأهمية دراسة المتون فقد اهتم علماء الحديث بدراسة المتون لتمييز المقبول من الأحاديث عن المردود منها، يتم في ضوئها معرفة صحة الحديث وسقمه.

الباحثة: مروة حيدر



المتن هو أصل الحديث، ومن خلاله تعرف وتستنبط الأحكام الشرعية، وبه تعرف السنن، وتميـز أقوال الرسـول مِّأَطِيُكِ والأَثمة عَيْبُمُالِيَكُمُ؛ لأَنَّ في دراسته سلامته من التحريف والنقص والعيوب، فوضعوا لذلك قواعد وموازين ليعرضوا المتون عليها فيميزوا الصحيح منها من السقيم(١).

المتن في اللغة هو: (ما ارتفع من الأرض واستوى، وقيل: ما ارتفع وصلب منها)(۲)، وهو عند المحدثين (ما ينتهي إليه السند من الكلام)(١).

أما في الاصطلاح فهو الكلام المنسوب الى المعصوم والذي يتقوم به لفظ الحديث، قال الشهيد الثاني: ((لفظ الحديث الذي يتقوم به معناه، وهو مقول النبي صلى الله عليه وآله أو الأئمة المعصومين عليَّهُ اليِّكَرُمُ ﴾ (٤).

ودراسة المتون ماهي إلا محاولة نقدية جدية لتمحيص الصحيح من غيره، وقد حصر بعض العلماء علم الدراية بدارسة المتن فقط، قال الشهيد الثاني (ت٩٦٥هـ) في علم الدارية (هو

تعرض حديث أهـــل البيت عليمُ اليَكرُهُ للتزوير والدس من الكذابين والغلاة وغيرهم، فكانوا يضعون في أحاديثهم ما يشاؤون، ويدسوه للناس ليتداولوه.

البحث في متن الحديث وطرقه من صحيحها وسقيمها وعللها وما يحتاج إليه ليعرف المقبول منه من المردود).

### اختلاف الآراء:

لقد أثارت مسألة دراسة الحديث الشريف خلافًا بين العلاء، فمنهم من اهتم بدراسة السند دون المتن، واعتمد الآخر دراسة المتن واستغنى عن السند، وجمع الثالث في دراسة الحديث بينها، وهو الأوفق؛ لأنَّ الاعتماد على أحدهما دون الآخر يجعل من الحكم بصدور الرواية ناقصًا غير تام.

وتجد أنَّ الأوائل قد اهتموا بدراسة الأسانيد وتركوا المتون فلم يركّزوا على دراستها، ثم أدركوا خطأ ذلك، فعكفوا على دراسة المتون أيضاً (٥).

إِنَّ فكرة الاعتماد على النظر في المتن وحده ليست اختراع المستشرقين، بل إن تجربتها قد سبقت في تاريخ المسلمين القديم على أيدي أناس جعلوا الرأي وحده يتحكم في المتون سلبا وإيجابا، إثباتاً ونفياً (٦).

بل امتدت دراسة متون الأحاديث إلى عمق التاريخ؛ فكان الصحابة ينتقد بعضهم بعضًا فيها يروونه من متون عن رسول الله سَرَاعِلَيَّا على الرغم من قرب العهد بصاحب الرسالة النبي محمد مَّ اللَّيْكَ : (إن الصحابة كانوا يكذبون أبا هريرة، وأنَّه لمَّا أكثر من الرواية، وأتى بها لم يأت بمثله من جلة أصحابه والسابقين الأولين إليه المتن أصل الحديث الباحثة: مروة حيدر

اتهموه وأنكروا عليه، وقالوا: كيف سمعت هذا وحدك!؟ ومن سمعه معك)(٧).

وقد كان الصحابة يهارسون نقد المتن بكل الحرية، ومن هؤلاء: ابن عباس فيها روى النسائي (ت ٣٠٣هـ)عن أبي هريرة، قال سمعت رسول الله عَلَيْكُ يقول: (توضؤوا مما مست النار).

وقد استبعد ابن عباس هذه الرواية، وكان يعتقد أنّ الطعام الحلال لا ينقص الوضوء، فكان يقول: أتوضأ من الطعام أجده في كتاب الله حلالًا؛ لأنّ النار مسته!؟(٨)

وقد تعرض حديث أهــــل البيت عَيَّمُ الْكِمَّا لِللهِ وقد تعرض حديث أهـــل البيت عَيَّمُ الْكِمَّا للتزوير والدس من الكذّابين والغلاة وغيرهم، فكانوا يضعون في أحاديثهم ما يشاؤون، ويدسّوه للناس ليتداولوه، حتى قالوا عن ذلك أهل البيت عدّيقون لا نخلو البيت عدّيقون لا نخلو من كذاب يكذب علينا، ويسقط صدقنا كذب علينا عند الناس)(٩).

وبسبب ذلك فقد تصدى أهل البيت على المالية المحاولات المتمثلة بالتزوير والدس ليكشفوها ويدحضوها، فكان منهجهم في ذلك هورد ومناقشة المتون لكشف ما لا يعقل فيها فعن الإمام الحسين عليه وقد سُئل عن قول الناس في الأذان، وأن السبب في تشريعه كان رؤيا بالأذان، فقال الإمام الحسين عليه فأمر بالأذان، فقال الإمام الحسين عليه : ((الوحي بالأذان، فقال الإمام الحسين عليه : ((الوحي يتنزل على نبيكم، وتزعمون أنه أخذ الأذان عن عبدالله بن زيد (١٠٠، والأذان وجه دينكم)) وغضب عليه وقال: (بل سمعت أبي على بن أبي

طالب (عليه السلام) يقول: أهبط الله عزوجل ملكًا حتى عرج برسول الله الله الله الله الله عنوجل حديث المعراج))(١١).

وللأئمة عَيَّمُ اليَّكُمُ مواقف لا تعدولا تحصى في رد مثل هكذا أحاديث ونقدها.

وفائدة دراسة متن الحديث معرفة علل متن الحديث وذكر التفاصيل والعلل قد يكون دخول حديث بحديث أو وهم واهم ما يفيد بأن الوهم تندرج تحته كل أنواع العلل منها الرواية بالمعنى والادراج في المتن، الزيادة في المتن، الزيادة في المتن اختلاف الحديث (الاضطراب) وغيرها من العلل في متن حديث (۱۲).

١ - شرح البداية: ٥.

٢- ابن سيدة، المحكم، مادة (متن)، ظ: ابن منظور، لسان العرب مادة (متن).

٣- السيوطي، تدريب الراوي: ٦/١.

٤ - الرعاية: ٥٢.

٥ - شرح البداية: ٥.

٦ - عتر، منهج نقد الحديث: ٤٧٠.

٧- ابن قتيبة، تأويل مختلف الحديث: ٤١.

۸- السنن: ۳۶ م ۱۷۵، كتاب الطهارة، الباب (۱۲۲) باب الوضوء مما غيرت النار.

٩ - المجلسي، بحار الأنوار: ٢٨٧/ ٢٥ ح٤٢.

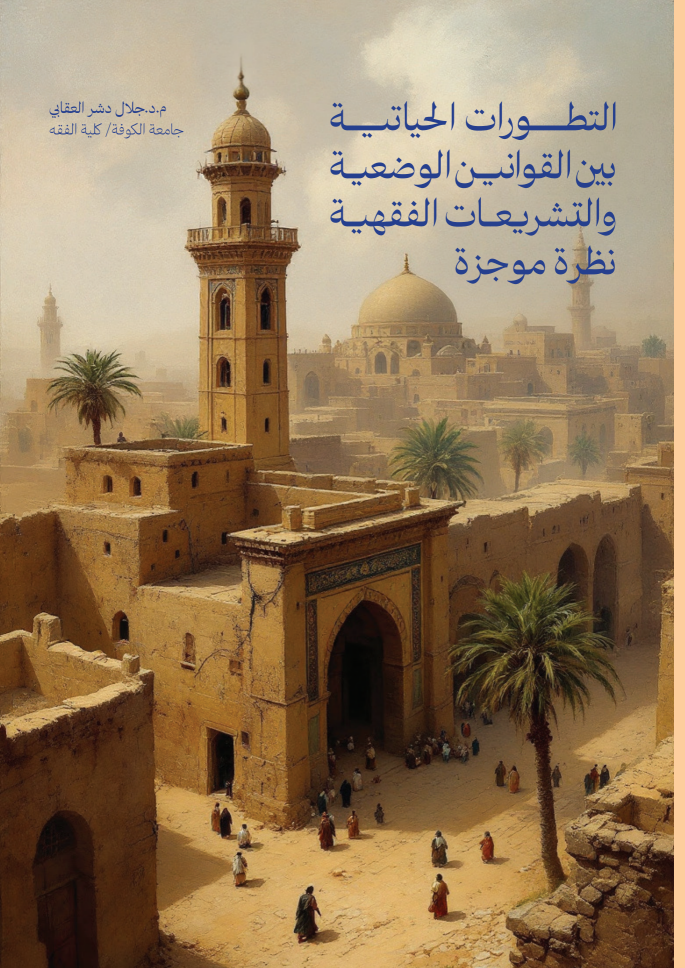
١٠ عبدالله بن زيد بن ثعلبة بن عبدالله بن زيد، الانصاري الخزرجي، شهد العقبة وبدر وسائر المشاهد كلها مع رسول الله (صلى الله عليه وآله) توفي سنة (٣٢ هـ) ظ: ابن عبد البر، الاستبعاب: ٤٥/ ٣(١٥٥٧).

١١ - النوري، مستدرك الوسائل: ١٧ / ٤ - ٦٣ - ٤.

١٢ - ابن رجب، شرح علل الترمذي: ٢٧.

# حتى يتفقهوا

م.د جلال دشر العقابي جامعة الكوفة/ كلية الفقه التطورات الحياتية بين القوانين الوضعية والتشريعات الفقهية نظرة موجزة



تهتم التشريعات كافة (الساوية أو الوضعية) بتلبية احتياجات الإنسان من خلال صياغة قوانين تنظم حياته فلو جئنا للتشريعات الوضعية التي هي: قوانين دونها البشر لأجل تسيير حياته(١)، وتسمى القوانين المدنية نجدها قد اعتمدت على نتاج العقول البشرية في رسم قواعد وقوانين بمعزل عن التشريعات السماوية، الغاية منها حفظ الاجتماع البشري وحفظ الحقوق وتنظيم الواجبات.

بيدأنَّ الحالة العامة لتلك التشريعات الوضعية هي عدم الثبات والتغير باختلاف الأزمنة والأمكنة، فتجدها متغيرة تبعًا للمراحل الزمنية، فهي في سعى دؤوب لأجل مسايرة المتغيرات الحياتية، والسمة الأبرز فيها هي الاختلاف والتقاطع باختلاف دوائر القرار والبيئات، وسببه اختلاف الرغبات والعقول والتجارب من مجتمع لآخر، ومن هنا وجدت ثغرة نفذ منها التخبّط والضياع، فنجد البشرية في بعض تشريعاتها تسافلت الى أبعد الحدود، لا سيها في جانب الأسرة حتى وصل الحال بهم إلى التفكُّك التام والانهيار الأخلاقي بصورة مقننة، ومثال ذلك: تهديم منظومة الزواج وتشريع الشذوذ والمثلية وغيرها، والسبب يرجع إلى تدخل العنصر البشري ومزاجه بشكل تام وغفلته عن التشريعات السماوية أو عدم الاهتمام بها وإن اعتمد عليها كمصادر ثانوية في بعض الدساتير، وسهولة التأثير والسيطرة على المشرع الوضعي من قبل مراكز متنفذة لها أجندتها الخاصة تجاه المجتمع الانساني.

لكن اذا جئنكا الى التشريع الاسلامكي ونظرته للتطورات والمتغيرات الحياتية، نجد أنَّ له منهجاً خاصًا جعله يحسن من خلاله إدارة حياة الانسان في مراحل تطوره التاريخية دون المساس

بالثوابت.

فالحكم الشرعى عندنا هو التشريع الصادر من الله تعالى لتنظيم حياة الانسان(٢) فالأحكام والتشريعات مصدرها الله سبحانه، وحينها نقول مصدرها الله سبحانه فهذا يعطيها حالة من الهيمنة والفوقية وملاحظة احتياجات الانسان على المستوى المادي والروحي، وهنا يأتي دور الفقيه الجامع للشرائط بصفته الخبير والمختص في استنباط الاحكام الشرعية من كليات الكتاب العزيز والسنة المطهرة والعقل القطعي، فعنصر الثبات موجود في التشريع الاسلامي ورغم الثبات فيه إلا أنّ ذلك لم يمنعه من مسايرة التغيرات الحياتية، والفقيه هنا معنى بإيجاد نظريات وأساليب للتعامل مع هذه المتغيرات مع عدم التفريط بالثوابت والقطعيات. فالأحكام الشرعية كالصلاة والصوم والحج وحرمة الربا وحرمة الخمر ثابتة لا سبيل إلى تغييرها، وهناك مستجدات فرضتها الظروف وتطورات الحياة، لم يكن لها حضور فيأتي الفقيه ويبذل جهده في سبيل استنباط الحكم الشرعي لها أو تحديد الموقف الشرعى للمكلف تجاهها، ومن أهم تلك النظريات الفقهية التي عالجت التطور الزماني والاجتماعي:

أولاً: نظرية الفراغ في التشريع الاسلامي:

تعنى أنَّ الشارع المقدس أعطى لولى الأمر والحاكم الشرعي مساحة ضمن دائرة المباحات العامة يملأها على وفق ما تمليه عليه الظروف الزمانية والمكانية أوهذه الصلاحية المنوحة له، مستفادة من وجوب طاعة ولى الأمر المدلول عليـه بالنـص: ﴿ يَـا ۚ أَيُّهَا الَّذِيـنَ آَمَنُـوا أَطِيعُـوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَأُولِي الْأُمْرِ مِنْكُمْ فَإِنْ تَنَازَعْتُمْ فِي شَيْءٍ فَـرُدُّوهُ إِلَى اللَّهُ ۖ وَالرَّسُــوَٰكِ إِنْ كُنْتُــُمْ تُؤْمِنُــونَ بِالله والْيَوْم الْآخِرِ ذَلِكَ خَيْرٌ وَأَحْسَنُ تَأْوِيلًا هَ النساء: ٩٥]، ومنطقة الفراغ لا تعني وجود نقص في الشريعة بل هي عبارة عن استيعاب الشريعة للمتغيرات مجال الفراغ التشريعي يشمل الأوضاع الحياتية المتغيرة التي لم يرد فيها نص شرعي أو قاعدة كلية (أ)، ومثال ذلك: لو فرض أن النظام الاقتصادي لدى المسلمين كان في خطر فيجوز للحاكم الشرعي أن يفرض الضريبة على فيجوز للحاكم الشرعي أن يفرض الضريبة على الضريبة ليست واجبة، أو يمنع الفقيه من تصدير بعض البضائع خارج البلاد لأن في ذلك ضرر على المسلمين فيحرم تصديرها مع أن الضريبة بالعنوان بعض البخائرة غير الالزامية (٥٠).

### ثانيًا: نظرية الثابت والمتغير

هناك نوعان من الأحكام الي التشريع الاسلامي، تارة: تكون الاحكام الصادرة من المولى أحكاماً ثابتة ترتبط بواقع الانسان وتلحظ الجانب الفطري فيه بغض النظر عما يختص به من وصفه أبيضًا أو أسود أو عربيًا او أعجميًا وغيرها فهي أحكام تتسم بالوحدة والتناسق، وتارة أخرى: تكون الأحكام متغيرة لتلبية الاحتياجات الطبيعية للبشرية المتجددة فهي متسايرة مع الزمان والمكان الذي يستدعي أحكامًا تنسجم مع الاوضاع المتعورة، وهذه الأحكام المتغيرة أو الأحكام المؤقتة تنتهي إلى أصل يعبر عنه بصلاحيات الحاكم أو ولي الأمرأوهذا الأصل يلبي احتياجات الانسان المتغيرة دونها مساس بالأحكام الثابتة (٢).

### ثالثًا: نظرية الزمان والمكان

والمقصود بالزم الظروف والمحصيّات والعلاقات الجديدة الحاكمة على الأفراد والمجتمع، والمتغيّرة بتغيّر الزمان والمكان، ومثال على ذلك: حدوث حاجات وضرورات جديدة لم تكن محلّ ابتلاء في السابق، ولكنّ المجتمع البشري في هذا العصر، أو المستقبل يعدها أمرًا ضروريَّا؛ من قبيل المسائل المستحدثة في الطب، كالتشريح ووصل أعضاء الميّت ببدن في الطب، كالتشريح ووصل أعضاء الميّت ببدن الحيّ، وكذلك الضرورات الاقتصاديّة، من قبيل التأمين، والبنوك وغيرها التي يستخرجها الفقيه من الأدلّة والمنابع الفقهيّة (٧).

وهكذا بقي التشريع الاسلامي بعيدًا عن حالة التدهور والانحراف التي عاشتها النظم الوضعية، وفي الوقت نفسه يستطيع التاشي مع التطور الزماني من خلال النظريات التي افادها الفقهاء من الكتاب والسنة من دون المساس بالثوابت.

١. ظ، الدستور والقانون من وجهة النظر الوضعية والعلاقة بين القانون الوضعي والدين: مركز حرمون للدارسات المعاصرة، www.harmoon.org.

الشهيد الصدر: محمد باقر، دروس في علم الاصول: ١ / ١٦٠.

٣. ظ: الصدر، محمد باقر، إقتصادنا: ٦٨٣، ظ: الايرواني، محمد باقر: بحث الاصول بتاريخ: ١٣٣١هـ/١٨/ موقع مدرسة الفقاهة، www.eshia.ir.

٤. ظ، شـمس الديـن محمد مهـدي: الاجتهاد والحيـاة (حوار على الورق): ٢٠٧.

٥. ظ: الايرواني، محمد باقر: بحث الاصول بتاريخ:
 ١٤٣٦هـ/١٨/٠٨، موقع مدرسة الفقاهة، www.eshia.

٦. ظ: الطباطبائي، محمد حسين، مقالات تأسيسية في الفكر
 الاسلامي: ١١١١-١١٢.

٧.ظ: اللنكراني، محمد جواد، رسالة في تأثير الزمان والمكان في الفقه، الموقع الرسمي، ١٤١٥هـ.

## مع الحـق

م.د رحيم علوان عبد شاهر الابراهيمي كلية الفقه/ جامعة الكوفة العقائد الحقة من فكر

أمير المؤمنين الله الالهي اختيارًا)

## العقائد الحقة من فكر أمير المؤمنين السلام العدل الالهي اختيارًا)

م.د رحيم علوان الابراهيمي كلية الفقه/ جامعة الكوفة



عندما يوصف كلام أمير المؤمنين على السَّلَادِ أنه دون كلام الخالق وفوق كلام المخلوق، فهو ليس وصف عادياً، ولا وصفاً اعتباطياً، إنها استند ذلك إلى قرائن قطعية ودلائل عينية، فهو علطَيْد أمير البلاغة والبيان، وصاحب علم لدنيّ، وهو الذي قال: (سلوني قبل أن تفقدوني)(١)، وقد قالها في مقامات متعددة، وهي كلمة لم يقلها احد قبله، ولن يقولها أحد بعده، وما سئل عن مسألة، أو حكم، أو أمرٍ من أمور الدين والدنيا والآخرة الا أجاب السائل وبت فيه بأسرع من لمح البصر دون الرجوع والتأمل والاستذكار، وهذا ما شهدله به خصومه قبل أوليائه واتباعه وأحبائه.

وأماً تبحّره في بيان أصول العقائد الحقة فهو العارف الحاذق المتعمق بها بعد رسول الله مَرَا الله مَرَا الله مَرَا الله مَرا الله مَرا الله مَرا الله فهو مصداق لقوله تعالى: ﴿ شَهِدَ اللَّهُ أَنَّهُ لَا إِلَهُ إِلَّا هُـوَ وَالْمَلَائِكَةُ وَأُولُـو الْعِلْمِ قَائِمًا بِالْقِسْطِ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ الْعَزِيزُ الْحُكِيمُ ﴾ [آل عَمرانُ: ١٨] قال أبو جعفر (عليه السلام): (شَهِدَ اللهُ أَنَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا هُو)، فإن الله تبارك وتعالى يشهد بها لنفسه وهو كما قال: فأما قوله: (وَالْمَلائِكَةُ) فإنه أكرم الملائكة بالتسليم لربهم، وصدقوا وشهدوا كما شهد لنفسه، وأما قوله: (وَأُولُو الْعِلْمِ قَائِمًا بِالْقِسْطِ) فإن أولي العلم الأنبياء والأوصياء، وهم قيام بالقسط، والقسط هـو: العـدل في الظاهـر، والعـدل في الباطـن أمـير المؤمنين (صلى الله عليه وآله)(٢).

وقد قال علم في عقيدة العدل: ((إنَّ العدل ميزان الله سبحانه الذي وضعه في الخلق، ونصبه لإقامة الحق، فلا تخالفه في ميزانه، ولا تعارضه في سلطانه))(١٦) فالعدل: ميزان الله الذي يقاس به

أعمال الخلائق لإقامة الحق والحكم بالقسط بين العباد، واعطاء كل ذي حق حقه من الثواب، أو ما يستحقه من العقاب.

وقد ورد عنه السُّلَةِ انه سـئُل عن التوْحيد، والْعدْل فقال: ((التوحيد ألا تتوهمه، والْعدْل ألا تتهمه))، أى: لا تتهمه في أنه أجبرك على القبيح ويعاقبك عليه، وهذا خلاف العدل -حاشاه من ذلك-، ولا تتهمه في أنه مكن الكذابين من المعجزات فأضل بهم الناس، ولا تتهمه في أنه كلفك ما لا تطيقه، وغير ذلك من مسائل العدل الالهي التي يذكرها أصحابنا مفصلة في كتبهم كالعوض عن الألم فإنه لا بد منه، والثواب على فعل الواجب فإنه لا بد منه، وصدق وعده، ووعيده فإنه لا بد منه، وجملة الأمر: (أن مذهب أصحابنا في العدل والتوحيد مأخوذ عن أمير المؤمنين السَّلَافِ)، وهذا الموضع من المواضع التي قد صرح فيها بمذهب أصحابنا بعينه، وفي فرش كلامه من هذا النمط ما لا يحصى (٤).

ومن اقواله علاماً إلى المشهورة والمميزة: (ما زالتُ نعمةٌ عن قوم، ولا غضارة عيش إلا بذنوب اجترحوها، (فإن الله ليس بظلَّام للعبيد)، ولو أن الناس حين تزول عنهم النعم وتنزل بهم النقم، فزعوا إلى الله بلهفة من أنفسهم، وصدقٍ من نياتهم، وخالص من سريراتهم، لرد عليهم كل شارد، والأصلح لهم كل فاسد)(٥)، وقد استشهد الامام عليكية بهذا المقطع القرآني المتكرر في القرآن الكريم بذيل خمس آيات او أكثر، (إنَّ الله ليس بظلام للعبيد)، وإنَّ من صفاته العدل في الحكم، والعطاء من فيض نعمه التي لاتعد ولا تحصي،

وما وهب للناس من النعيم.

وفي كتاب معاني الأخبار، ورد عن محمد بن الحسن، عن الصفار، عن أحمد بن أبي عبد الله، عن عبد الرحمن بن العباس، عن صباح بن خاقان، عن عمرو بن عثمان التميمي قال: خرج أمير المؤمنين الشيخ على أصحابه، وهم يتذاكرون المروءة، فقال: ((أين أنتم من كتاب الله، قالوا: يا أمير المؤمنين، في أي موضع ؟ فقال في قوله: (ان الله يأمر بالعدل والاحسان)، فالعدل الانصاف، والاحسان النفضل)(1).

وقد ورد في إحدى خطبه الله الله قال: ((عباد الله احذروا يوما تفحص فيه الأعمال))() إشارة الى قوله تعالى: ﴿ فمن يعمل مثقال ذرّة خيراً يره ومن يعمل مثقال ذرّة شرّاً يره ﴾ وهنا منتهى العدل الالهي.

وقد ذكر رسول الله على في إحدى خطبه وأثنى عليه ودعاله في قوله الله عليه ودعاله في قوله الله المسائد: (حتى أورى قبسا لقابس، وأنار على لحابس، فهو أمينك وشهيدك يوم الدين، وبعيثك نعمة، ورسولك بالحق رحمة، اللهم اقسم له مقسما من عدلك، وأجزه مضاعفات الخير من فضلك....الح) والمقسم من العدل؛ كما بينه صاحب البحار: النصيب والحظ من نعمه وآلائه التي يقسمها بين العباد (٨).

وذكر عدالة الله في إحدى خطبه بعد أنْ حمد الله وأثنى عليه، قال الشَّلَاةِ: ((الذي صدق في ميعاده، وارتفع عن ظلم عباده، وقام بالقسط في خلقه، وعدل عليهم في حكمه))(١) فقول الشَّلِاةِ: (وارتفع عن ظلم عباده)، بيان لقوله تعالى: ﴿ إِنَّ اللَّهَ لَا

يَظْلِمُ النَّاسَ شَيْئًا وَلَٰكِنَّ النَّاسَ أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ ﴾ [يونس: ٤٤]، الظالم إنّا يظلم إمّا لاحتياجه وإمّا لجهله، كما أنّ المخلف لوعده إنّا يخلف إمّا لعجزه عن عن الوفاء به أو لجهله بقبحه، وهو تعالى منزّه عن الحاجة والعجز، والجهل - نعم يمكن صفحه عن وعيده، وفي الدّعاء: يا من إذا وعد و في، و إذا تواعد عفا، وقوله: (وقام بالقسط) أي: العدل (١٠٠).

وفي خطبة له قال فيها: ((الحيّ الذي لا يموت، والقيّوم الّذي لا ينام، والدّائم الذي لا يزول، والعدل الّذي لا يجور، الصافح عن الكبائر بفضله، المعذب من عذّب بعدله، لم يخف الفوت فحلم، وعلم الفقر إليه فرحم))(١١).

وذُكر عنه أنه قال الشيد: "(أشهد أنّه عَدلٌ عَدلٌ عَدلٌ ، وحَكمٌ فَصَلَ)، وقوله: (أشهد أن قضاءه تعالى عدلٌ عدلٌ وحكم بالحق) فإنه حكم فصل بين العباد بالإنصاف، ونسب العدل، والفصل إلى القضاء على طريق المجاز، وهو بالحقيقة منسوب إلى ذي القضاء و القاضى به هو الله تعالى."(١٢)

وفي خطبة أُخرى من خطبه، قال الله : ((الحمد الله الفاشي حمده، والغالب جنده، والمتعالي جده أحمده على نعمه التؤام، وآلائه العظام الذي عظم حلمه فعفا، وعدل في كل ما قضى، الذي عظم حلمه فعفا)) (١٦)، ومصداق قوله الله الذي عظم حلمه فعفا)، قوله تعالى: ﴿ وَلَوْ يُؤَاخِذُ الله النّاسَ علم عَمْدُوا مَا تَرَكَ عَلَى ظَهْرِهَا مِنْ دَابّة ﴾ [فاطر: وقوله تعالى: ﴿ وَمَا أَصَابَكُمْ مِنْ مُصِيبَةٍ فَبَا كَسَبُوا مَا تَرَكَ عَلَى ظَهْرِهَا مِنْ دَابّة ﴾ [فاطر: ٥٤]، وقوله تعالى: ﴿ وَمَا أَصَابَكُمْ مِنْ مُصِيبَةٍ فَبَا كَسَبَتْ أَيْدِيكُمْ وَيَعْفُو عَنْ كَثِيرٍ ﴾ [الشورى: ٣٠]. وأما مصداق قوله الله الله على كلّ وأما مصداق قوله الله على كلّ

ما قضى) في قوله تعالى: ﴿ إِنَّ الله يَأْمُرُ بِالْعَدْلِ وَالْإِحْسَانِ وَإِيتَاءِ ذِي الْقُرْبَى وَيَنْهَى عَنِ الْفَحْشَاءِ وَالْإِحْسَانِ وَإِيتَاءِ ذِي الْقُرْبَى وَيَنْهَى عَنِ الْفَحْشَاءِ وَالْمُنْتُ وَاللّهُ كَاللّهُ وَقُلْ اللّهُ مِنْ كِتَابٍ وَأُمِرْتُ لِأَعْدِلَ بَيْنَكُمُ الله ﴾ إلى الله على الله الله على الله الله على أصل الله على أصل من اصول الدين، وعقيدة قرآنية حقة.

### وخلاصة القول:

فإن أمير المؤمنين عليًا الشيد، بين من خلال خطبه، وأقواله، وأفعاله الأصل الثاني من أصول العقيدة الحقة؛ (عقيدة العدل الإلهي)، ودلّ عليها من خلال الآيات القرآنية بشكل واضح وصريح، لا لبس فيه، أو غموض لتكون العدالة منهجًا عملياً للمؤمنين، وعقيدة راسخة في قلوبهم وأفكارهم، ولا بدمن إظهارها في المنهج النظري والعملي معاً لأتباع أهل البيت عَيْمُ اليَكُمُ.



٢. المجلسي: البحار:٢٣/ ٢٠٤.

الأمدي، ابو الفتح: غرر الحكم: ٨٦٣، ٣٤٦٤، ٤٧٨٩، ١٩٥٤.

٤. مصدر سابق: شرح نهج البلاغة،

٥. المجلسي: البحار، ٢٩/ ٥٩٧، الدليمي، الحسن بن ابي المحسن: اعلام الدين في صفات المؤمنين:١٥٣.

٦. مصدر سابق، البحار: ٣١٢/٧٣، وسائل الشيعة: ١٥٥ ٣٣٤.

٧. محمد عبدة: شرح نهج البلاغة: ٢/ ٣٧.

٨. ينظر: مصدر سابق، البحار: ١٦/ ٣٨١.

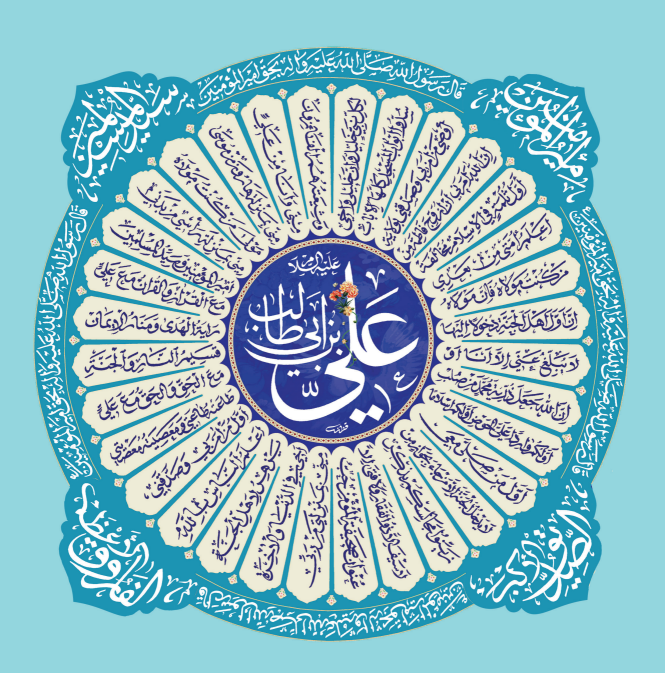
٩. مصدر سابق: نهج البلاغة: ٢/ ٨٥.

١٠. ينظر: التستري، محمد تقي، بهج الصباغة في شرح نهج البلاغة: ٢٩٣.

١١. مصدر سابق: البحار: ٩١/ ٢٣٢، المحمودي، محمد القر: ١٢٠.

١٢. مصدر سابق: شرح ابن أبي الحديد: ٦٦ - ٦٧.

١٣. الشريف الرضى: نهج البلاغة: ١٣٣.



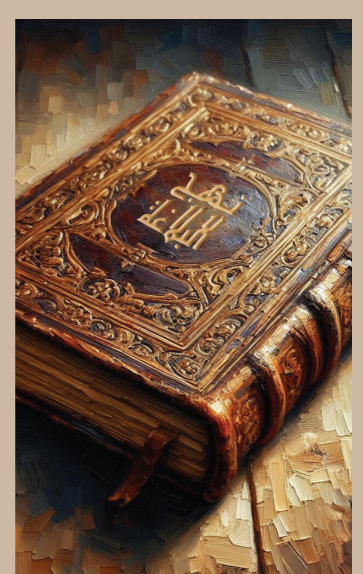
# بلسانٍ علويٍّ مبين

أ.م.د فاطمة عبد الزهرة عبدالجليل مديرية تربية البصرة/ثانوية شط العرب للمتفوقات التكثيف الدّلاليّ في الافعال الواردة
 في نهج البلاغة للإمام علي الشّائدة

د. وسام حسين العبيدي كلية الإمام الكاظم - بابل ■ الهمج الرعاع في نهج البلاغة؟

# التكثيف الدّلاليّ في الدّلاليّ في الدفعال السواردة في نهج البلاغة للإمام علي عليّاً الله

أ.م.د فاطمة عبد الزهرة عبدالجليل مديرية تربية البصرة/ثانوية شط العرب للمتفوقات



إذا كان معنى الإيجاز هو التعبير عن المعنى المراد بأقل عدد من الألفاظ(١)، وهو أن يُبنى الكلام على قلة اللفظ وكثرة المعاني(٢)، فإن معنى التكثيف هو التكثير والالتِفاف(٣)، بمعنى أن يأتي اللفظ دالاً على المعاني الكثيرة والمتشعبة، وبذلك يتقارب معنى الإيجاز والتكثيف، فإذا كان الإيجاز فيه قلة الألفاظ إلا أن المعاني قد اختزلت في هذه الألفاظ، إلا أننا نجد في التكثيف اختزال تلك المعاني في اللفظ، ولكن دلالات المعاني قائمة في الذهن بفعل السياق الذي ترد فيه، وبمعنى آخر هو أن يعمد الكاتب إلى الألفاظ فيكسبها دلالات مخصوصة بها، فتأتى وقد تلوّنت بألوان دلالية متنوعة(٤)، تجعل الذهن يذهب في تفسيرها كلّ مذهب، فإذا قلنا إنَّ معنى التكثيف اصطلاحاً: هو كل ما يُعرف مجموعة الكيانات التي يعنيها التعبير (٥)، فهناك تقارب ما بين معنى التكثيف اللغوي والاصطلاحي بمعنى أنّ التفسيرات والدلالات كلّها مختزلة في هذا اللفظ الذي يتسامى بفعل السياق مما يجعل النص مفتوحاً على عدة تأويلات يتفاعل معها المتلقي حسب رؤيته الذاتية، التي يمكن أن تحمل أكثر من دلالة نجدها قد ضُمنت في هذا اللفظ؛ لأنّ تكثيفه لهذه المدلولات والتأويلات كلَّها تقع في هذا اللفظ

هذا ما يجعله مختلفاً عن مصطلح تعدد المعنى، فكل قول يحمل في ذاته إمكانات تعدد معناه وحدودها، وليس تعدد المعنى وتفسير القول سوى إخراج لبعض تلك الإمكانات من حيّز الوجود بالقوة إلى خير الوجود بالفعل<sup>(1)</sup>.

### التنوع في الدلالات:

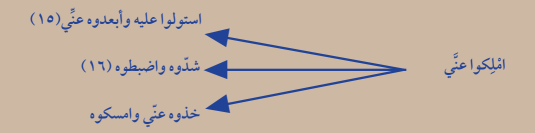
لقد استعمل الإمام علي علشكة في تعبيره أفعالاً تلوّنت بـدلالات متنوعة تشـع منها، قـد كُثفت في تلك الأَفعال وبانت عن طريق سياقها اللغويّ الذي وجدت فيه، وهذه الأفعال وصفت بأنَّها في قمة البلاغة، وهذا ما وجدناه في قوله علسَّكُيْد في بعض أيام صفّين عندما رأى الحسن (عليه السلام) يتسرع إلى الحرب بقوله: ((امْلِكُوا عنِّي هَـٰذَا الْغُلاَمَ لاَ يَهُـدُّنِي، فَإِنَّنِي أَنْفَسُ بِهِذَيْنِ ـ يَعْنِي الحَسَنَ وَالْخُسَيْنَ عَيَّهَ مَا اليَّلامُ عَلَى المُّوْتِ، لِتَلاًّ يَنْقَطِعَ بِهَا نَسْلُ رَسُولِ الله صلى الله عليه وآله(٧) إذ وصف الشريف الرضي قوله عالميكية: ((املكوا عنى هذا الغلام)) أنّه من أعلى الكلام وأفصحه.

المعروف أنَّ الملك: هو ما مَلَكتِ اليدُ من مال وخَوَل، وملاك الأَمر، ما يعتمد عليه، وسُمى القلب: ملاكاً؛ لأنَّه مِلاكُ الجسد(^)، وأمْلكَهُ الشيء وَمَلَّكهُ تمليكاً جَعَلهُ ملْكاً له تَملكُه (٩)، وقيل: أمِلك من المُلْك، أي الاستيلاء مع ضبط وتمكن من التصرف(١٠)، وملَّكت الشيء: قوّيته، وأملك عجينه، إذا قوّى عجنه وشَلَّه (١١).

فالفعل (امْلِكوا) دلّ على الملكيّة العامة

للإمامين فها سيّدا هذه الأمة، والامتداد الطبيعيّ للرسول مَّ اللِّهِ ، إذ إنّ دلالة الفعل قد تلوّنت بدلالات جديدة ضمن سياقه اللغويّ ومنها الحجر، أي طلب منهم أن يحجروا عليه كما يحجر المالك على مملوكه، فحركة الحَجر(١٢) تنتهى بالمنع؛ لعدم رغبة الإمام أن يلحقه الإمام الحسن عليه في المعركة لئلا ينقطع نسل رسول

ولما كان الإمام الحسن الشَّالة أيام صفّين ما يزال غلاماً أي في مرحلة الاشتداد إذ تبدو عليه سيهاء الرجولة والفحولة، فالغُلام: هو (الطَّارُّ الشّارب)(١٣)، وقد تجاوزت عنده الشهوة حدّها، شهوة الجهاد والهياج لنصرة أبيه، وتخصصه بهذا الوصف(الغلام) حتى يكون معروفاً ومعهوداً بين أصحابه، وهذا ما جعل حركة اندفاعه تتطلب حركة قوّية لمنعه من الدخول إلى المعركة، وبدورها جعلت من الفعل (املكوا) يشعّ بدلالات متنوعة منها الإبعاد، والشدّ والضبط، وكذلك أخذه وإمساكه، فكلّ هذه الدلالات زيادة على التسلط والاستيلاء(١٤)، والتمكّن من التصّرف، والقدرة على المنع والمحافظة عليه بأيّ وجه أمكن وأيّ نحو شاؤوا قد كُثفت في حركة الفعل.



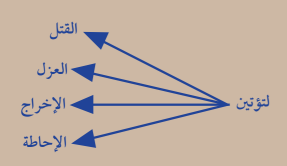
وعلى ما يبدو أنَّ الإمام وجد في هذا الفعل من الدلالات ما يؤهّله لدفع أصحابه في منع الحسن الشَّلَةِ عن القتال (۱۲)؛ لأنّ في استشهاده انكسار لنفس الإمام الشَّلَةِ، فهو أنفس: أي ابخل من أن يجود بها (۱۸)، أي الحسن والحسين عَيَهَا الكِنهُ.

وفي تعدية الفعل بحرف الجرر (عن) الذي يفيد المجاوزة (١٩٠) ملمح دلالي إلى حصول جميع هذه الأفعال بعيداً عن الإمام وهذا ما يؤكد نفاستها عنده بدليل إتاحة كل الدلالات للمنع بعيداً عنه فقد كثف الإمام في الفعل الحركي (امْلِكوا) جميع هذه الدلالات فجاء الأمر بأحسن تعبير وألطف عبارة، ولما كان الولد الصالح المنتفع به، ممّا يشد القوة، وتقوى به النفس، وفي هلاكه هدم النفس وكسرها، كنى بقوله: (لا يَهُدّني) على تقدير هلاكه ولتكون الطلب أشد وقعاً في نفوس السامعين، ولتكون استجابتهم للأمر أسرع وأشد.

#### دلالات ومعانى:

إنّ السياق والوصف الناجح للأفعال بعد الفعل (امْلِكوا) هو الدافع لولادة دلالات جديدة ومعان، مما جعلها قادرة على فتح إشارات دالة ومحيلة إلى تلك الدلالات المختزلة الكامنة في حركة الفعل فجعلته على الإحاطة بالمعاني أقدر وبشكل يحقق المراد، لما يمتلكه الفعل من المخزون المفهومي جعله يفيض بتلك الدلالات بصور ناطقة متحركة.

وهذا ما وجدناه أيضاً في الفعل (أتى) في كتاب له الشكيد إلى أبي موسى الأشعري (٢٠) وهو



عامله على الكوفة لما بلغه تثبيطه النّاس عن الخروج لمّا ندبهم لحرب أصحاب الجمل بقوله: ((وَايْمُ اللهُ لَتُؤْتَيَنَّ حَيْثُ أَنْتَ، وَلاَ تُتْرَكُ حَتَّى يُخْلَطَ زُبْدُكَ بِجَامِدِكَ، وَحَتَّى يُغْلَطَ زُبْدُكَ بِجَامِدِكَ، وَحَتَّى تُعْجَلَ عَنْ قِعْدَتِكَ، وَتَعْذَرَ مِنْ أَمَامِكَ كَحَذَرِكَ مِنْ أَمَامِكَ كَحَذَرِكَ مِنْ خَلْفِكَ))(٢١).

ورد الفعل (أتى) في سياق التهديد والوعيد وهذا ما جعله يشعّ بدلالات متعددة، ولما كان الإتيان هو المجيء بسهولة (٢٢) وهي حركة انتقالية مقبلة ضمنت في السياق عدّة دلالات جعلت من الحركة أوسع من هذه الدلالات، دلالة العزل والقتل والإحاطة إذا كانت تلك الحركة تنتهي بالسكون في حركة جماعيّة ومن عدة جوانب في توجه أهل البصرة مع طلحة وتوجه الإمام مع أهل الحجاز والمدينة وبذلك يجتمع على أبي موسى سيفان من أمامه ومن خلفه (٢٢).

ومما عزَّز تلك الدلالات وقوعها في سياق التهديد، وليعطي قوله (حيث أنت) بعداً إيحائياً لتلك الدلالات، ولاسيّما أن (حيث) تضاف إلى

إنَّ معنى التكثيف هــو التكثـيرِ والالتِفاف، بمعنى أن يـأتي اللفظ دالاً على المعاني الكثيرة والمتشعبة، وبذلك يتقارب معنى الإيجاز والتكثيف، فإذا كان الإيجاز فيه قلة الألفاظ إلا أن المعاني قيد اختزلت في هيذه الألفاظ، إلا أنناً نجد في التكثيف اخترال تلك المعاني في اللفظ..

الجمل (٢٤)، مما جعل دلالة الحركة تضيق وتتسع حسب المكان الموجود فيه الذي سوف يهرب إليه؛ لما يتطلبه الإتيان من حركات ينتهي إليها، وفي كلِّ الحالات سوف يخلط زبده بخاثره وتفسد حاله ويخلط كما يخلط اللبن الخاثر الغليظ عندما يراد استخراج زبده (۲۵).

وبذلك تبدو فنيَّة التّكثيف في أفعال الحركة وكلها لغاية وهدف مقصودين، إذ تكون تلك

استعمل الإمام على (عليه السلام) في تعبيره أفعالاً تلوّنت بدلالات متنِوعة تشعّ منها، قد كُثفت في تلك الأفعال وبآنت عن طريق سياقها اللغوى الذي وجدت فيه، وهذه الأفعال وصفت بأنّها في قمة البلاغة

الدلالات جميعها مطلوبة مقصودة في الفعل، وبدليل وقوعه في سياق القسم وتوكيده (باللام والنون) التوكيدية وهذا ما منح الدلالات حتمية التحقِّق ليكون التهديد أشد وقعاً في النفس زيادة على ما تضمنه الفعل من دلالات إضافية دارت حول المعنى الأساس، وبيّنت المراد.

ومثل ذلك قوله الشَّكَاد، وهو يوصى بالأخذ بالتقـوى بقولـه: ((فَاتَّقُـوا اللهَ عِبَـادَ اللهَ، وَفِرُّوا إِلَى الله مِنَ الله)(٢٦).

الفرار: هو الهرب والروغان(٢٧) والمفرُّ: المهرب، وهو الموضع الذي يُهربُ إليه (٢٨) جعل الإمام هذا الفعل الحركي يشع بدلالات متنوعة ضمن سياقه اللغويّ بعد أن قدّم انتهاء غاية الحركة على الابتداء بها، بمعنى أن حركة الفرار هي حركة غير متجهة جعلها الإمام حركة متجهة في دلالات عدة تدلُّ على التوجه واللجوء والرجوع باتجاه واحد نحو الله سبحانه وتعالى.

بمعنى آخر أنَّ الفعل (فرّوا) دلّ على المعنى المقابل له وفي الاتجاه المعاكس وهذا ما جعله يدلَّ على اللجوء الذي هو نهاية الفرار بعد التوجه في حركة سريعة مقبلة إلى الله سبحانه، ومن ثُمَّ النجاة مما يخاف منه ويضطرب، ففي الفرار الهرب من عذاب الله وغضبه ومعصيته وناره إلى رحمته وتوبته وجنته، فقد أدّى الفعل المعنى الأساس زيادة على الدلالات الجديدة، لذا استحال استبداله مع ما يرادفه من فعل الهروب؟ لأن الهارب قد يكون مذعوراً مما هرب منه إلى مقصد معين أو غير معين (٢٩) إلا أن المتوجه إلى الله



والراجع إليه آمن ممّا يخاف ويحذر منه في حركة سريعة متجهة للتخلص من ابتلاء محدقٍ أو عدقً يتوعّد، وساعد توالي أفعال الأمر في السياق على تنامي الانفعال بصورة تصاعدية أعطت قيمة إيحائية ودلالية لها إمكانية لغوية مؤثرة في تنامي الحركات معها(٣٠).

١٤. ظ: حبيب الله الخوئي، منهاج البراعة في شرح نهج البلاغة: ١٣٠ ، ظ: د. عبد الكريم جسن السعداوي، غريب نهج البلاغة: ٣٢٦.

١٥. ظ: ابن أبي الحديد، شرح نهج البلاغة: ١١//١١.

١٦. ظ: البحراني: شرح نهج البلاغة: ٤/ ٢٠٠.

١٧. ظ: صبحي الصالح، شرح نهج البلاغة: ٤٨٦.

١٨. ظ: محمد عبده، شرح نهج البلاغة: ٢/ ٣٤٩، وغريب نهج البلاغة: ٣٢٦.

١٩. ظ: عبد الرحمن السيوطي، همع الهوامع: ٢/ ٢٨٧،
 ظ: أبو أوس ابراهيم الشمسان، حروف الجر دلالاتها وعلاقاتها: ٣٤.

٢٠. أبو موسى الأشعري: (١١ق - ٤٤هـ/ ٢٠٢ - ٢٥٥م)، هو عبدالله بن قيس بن سليم، أحد الحكمين اللذين رضي بها علي ومعاوية بعد حرب صفين، ثم كانت وقعة الجمل، أرسل له الإمام ليدعو النّاس من أهل الكوفة لنصرته، إلا أنّه آمرهم بالقعود، فآمر الإمام بعزله، ظ: الأعلام: 3/ ١١٤.

٢١. قيس العطار، نهج البلاغة: ك ٦٣/ ٢٠٥-٢٠٦.

٢٢. ظ: أبو القاسم الاصفهاني، مفردات ألفاظ القرآن: ١٨ (أتر).

٢٣. ظ: ابن أبي الحديد، شرح نهج البلاغة: ١٦١/١٧.

٢٤. ظ: عبد الرحمن السيوطي، همع الهوامع: ٢/ ١١٨.

٢٥. ظ: ابـن أبي الحديد، شرح نهج البلاغة: ١٧/ ١٦١، ظ:
 أحمد زكي صفوت، جمهرة رسائل العرب في عصور العربية
 الزاهرة: ١/ ٣٣١.

٢٦. قيس العطار، نهج البلاغة:: خ٤٢/ ٨٠.

۲۷. ظ: لسان العرب: ۱۰/ ۲۱۷ (فور).

٢٨. ظ: الخليل بن احمد الفراهيدي البصري، كتاب العين: ٨/ ٢٥٥.

79. ظ: لسان العرب: 10/ ٦٨ (هَربَ)، ظ: حسن المصطفوي، التحقيق في كلهات القرآن الكريم: ٩/٥٥(فرَّ). ٣٠. ظ: علي حسين الخباز، سلسلة قراءات انطباعية في نهج اللاغة: ٣/ ٣٠.

ظ: السكاكي، مفتاح العلوم:: ٢٧٧، ظ: أحمد مطلوب، معجم المصطلحات البلاغية وتطورها: ١/ ٣٤٤.

٢. ظ: الفروق اللغويّة: ٥١.

٣. ظ: لسان العرب: ١٢/ ٣٨ (كثف).

ظ: أ. م. د. محمد جعفر محيسن العارضي، التكثيف الحدالي لاستعمال (مطر) عند الشاعر بدر شاكر السياب:
 ٥٠٠.

٥. ظ: بالمر، علم الدلالة، ترجمة مجيد الماشطة: ٢٢١.

٦. ظ: ابن منظور، لسان العرب: ١٣/ ١٨.

٧. قيس العطار، نهج البلاغة: خ٧٠٢/ ٢٣١.

٨. ظ: كتاب العين: ٥/ ٣٨٠ (مَلَك).

٩. ظ: لسان العرب: ١٨٣ / ١٨٣ (ملك)

١٠. ظُ: مجمع البحرين: ٤/ ٢٢٧ (مَلَكَ).

١١. ظ: معجم مقاييس اللغة: ٥/ ٣٥١-٢٥٣ (مَلَكَ).

۱۲. ظ: د. عبد الكريم جسن السعداوي، غريب بهج البلاغة: أسبابه، أنواعه، توثيق نسبته، دراسته: ۳۲۱. ۱۳. كتاب العين: ۲۲۲ (غلم).

### الهمج الرعاع في نهج البلاغة

د. وسام حسين العبيدي كلية الإمام الكاظم - بابل



في مأثورنا العِربي، حكم كثيرة وأمثال التي ذهب أصحابها وبقي فحوى تلك الحكم والأمثال يرنُّ في الأذهان ما بقي الزمن، وليَّس قول الإمام علي (عليه السلام) لكميل بن زياد(١١)، إلا واحدًا من تلك آلشواخص الحية في الذاكرة العربية، ولا أريـد استرجاع هذا القول بتفصيل يعرفه الكثيرون، بقدر ما أريد الوقوف على هذا القسم الثالث من الناس، ممّن شبّه سَلوكياتهم بنوع من الذباب أو البعوض لصغر حجمه، يسقط على وجوه الغنم المهزولة والحمير وأعيُّنِها(٢)، يُزعج الدواب بحــــركته العشوائبــة السريعة حول الوجه، ولعــل وصفه بالهمج، جاء اشتقاقًا من الفعل -هجم-(٣) فهو لا يفتر عن هذه الصفة، ولكن هجومه يتصف بالعشوائية أو الفوضوية، ومنه جاءت الصفة -الهمجيّة- لتُدلل على هـذا السلوك العدواني الفوضوي الذي يؤذي الآخريـن حـتى في التصدّي له؛ لأن من يتصدّى له لا يعرف الخطة التي يسير عليها مثل هذا العدوّ..!

### الهمج الرعاع اصطلاحا:

هنالك من اللغويين من رأى أنّ كلمة الهمج، تدل على الحمقى، ف((الهَمْجَة من النّاس: الأحمق الّذِي لَا يتهاسك، والهَمَج جمع عُ الهَمجَة))(ئ)، أو الجوع(٥)، وكلُّ هذه المعاني لا تتقاطع مع المعنى الأول الذي عرضناه آنفًا، إذ يجمع هذه المعاني دلالة الفراغ، والعبَثيّة، والاضطراب، وعدم الاتّزان في القول أو الفعل، ومن المؤكَّد بل اليقين، أنّ فراغ الإنسان من عقله، أو عدم الاحتكام إليه، يُفضي به إلى العَبثيّة في السلوك، وكلُّ من يتّصف يُفضي به إلى العَبثيّة في السلوك، وكلُّ من يتّصف مفتقرٌ إلى عقل يُرشِدُهُ إلى الصواب.

واللافت أن الإمام علياً الشيد لم يكتف بوصف هذه الفئة من الناس بالهمج، بل أردفها بصفة أخرى لم تكن بأفضل دلالة منها، إن لم نقل إنها جاءت مُفسِّرةً للوصف السابق، فوصفهم بالرَّعاع، ودلالة هذه الكلمة، تعني فيها تعنيه: -السفلة من الناس-(۱)، وقد جاء في حديث عمر بن الخطاب، ذكرًا لمؤلاء، وذلك في قوله: -إن الموسم يَجمع رَعاع الناس-(۱)، أي غَوْغاءهم وسُقّاطَهم وأخلاطَهم (۱)، وغيرها من الشواهد التاريخية التي تُدلِّل على هذا المعنى الذي أوضحناه آنفًا..

وإذا تم لنا هذا المعنى، فمن الطبيعي أن لا أحد يرضى أن يكون مصداقًا لهذه الفئة من المجتمع، فهي فئة لا يتشرف أحدٌ بالانتهاء إليها، ولكن هل نتمثّل -لا شعورياً- سلوكيّات هذه الفئة؟ ونكون في أعهالنا ضمن هؤلاء الذين نالوا استهجان الإمام على المثلية الذي لا يختلف عليه اثنان في صلاحه ورجاحة عقله وحنكته وبُعد نظره وتدبيره، فقال عنهم: -أتباعُ كلِّ ناعقٍ، يميلونَ مع كلِّ ريحٍ،

لم يستضيئوا بنور العلم، ولم يَلْج ووا إلى ركنٍ وثيق - (٩)، ومن الواضع أن تفصيله بيان حال هذه الفئة من المجتمع دون الفئتين السابقتين -العالم الربّاني والمتعلم على سبيل نجاة - لدليلٌ واضحٌ على التحذير من أن يكون سامعو هذا الخطاب العابر للزمن، مصداقا لهذه الفئة، بها جعله يُفصّل في أحوالهم؛ ليُلقي البيّنة لمن تورّطَ باتخاذ مسلك هؤ لاء.

ولنا أنْ نتخيّلَ مقدار استشعار هذا الإمام الهام، خوفه من خطر هؤلاء؛ لما أوقعوه من فتن في حياته قبل تسنمه الخلافة وبعدها، ولما سيكون حال المجتمع، حين يطغى أمر هؤلاء، ويكون لهم الغلبة والحول والطول، من اضطراب في مقاييسه، وفوضى في شؤونه، وتفش لرذائل الأخلاق، وانتهاك لقيم الإنسانية النبيلة، وضياع للمُثُل العليا التي ينبغي أن تكون الربّان القائد لسفينة كل مجتمع ينحو إلى الخير والصلاح.

#### تساؤلات مهمة:

قد يقول القائل معترضًا: وما شأننا نحن بهذه الفئة التي لم يكن لها تأثير سلبي في المجتمع، ما لم يكن الجهل سيد الموقف في تلكم العصور، فبحضوره -الوبيل- تنتعش بفضله طبقة -الهمج الرعاع- وتعشوا في دياجيره آخذةً في التمدُّد والانتشار، ولكن لا يختلف اثنان أننا الآن نعيش عصر العلم، عصر التكنولوجيا، عصر التوثيق الرقمي، عصر الذكاء الاصطناعي، عصر العولة والحواضر العلمية، والمؤتمرات، والمختبرات، والمبراءات العلمية في مختلف مجالات المعرفة، فلهاذا والحوف والحذر من -الهمج الرعاع-؟ وهم إنها

يطفون على السطح الاجتماعي، في غياب كل ما ذكرناه من معالم الازدهار العلمي ... ؟!

ويمكن لهذا السائل أن يرى -وفقًا لقناعته-انتهاء صلاحية ذلك القول، وانحسار تأثيره في عصور خلت، عشعش الجهل فيها، وباض في صدور أتباعه وأفرخَ، ما جعلهم لا يفرقون بين الناقة والجمل (١٠٠) بحسب وصف معاوية داهية المكر، فلا حاجة لنا أن نستعيد هذا القول، أو نتخوُّف أصلاً من مضاعفات تفشي هذه الفئة..!

وإذا أردنا الجواب عن سؤال هـذا القائل، فإننا لا نملك إلا إجابتين لا ثالثُ لهم : إحداهما بالإيجاب، والأخرى بالسلب، وواحدةٌ من هاتين الإجابتين، لا تتطلّب من صاحبها بـذل الأدلـة والبراهين على إثبات مصداقيتها، والأخرى بعكسها تماما؛ إذ ستعتمد الأولى على ما طرحه سؤال هذا القائل، من أدلة، وتكتفي بها لتوكيد فكرته برهانا على صحته، فيا على المجيب بذل الجهد إلا في دفع قناعة هذا القائل بالضدِّ منها؛ ليترجِّحَ لديه سيرورة فحوى قول الإمام علي الشَّلَا عن هذه الفئة، واستمرار تمثّلاتها إلى يـوم الناس هـذا، وليكـن بعدها عـلى حذر أن يكون جزءًا منهم، وهنا يبقى المعيار في ترجيح إجابة على أخرى، لا ينطلق إلا من الواقع المعيش، وليس الخيال الذي نفترض عليه ما ينبغي أن نكونَ عليه، فمن الواقع كانت المشكلة، ومن الواقع ينبغي أن يكون الحل لتلك المشكلة، ولا يصحُّ بحال، أن تتعالى على الواقع، ونُؤسِّسَ إجاباتنا على -ما ينبغى-، وفي مقام التوضيح، نجد هـؤلاء الذين ينطبق عليهم هـذا الوصف مختلفين لا عن بصيرة ووعي، بل عن هوي قاد كل فرقة منهم إلى مسلكٍ دونً آخر وإلى جهةٍ لا تغني ولا

تُسمن من جوع عن الأخرى، وأعنى هنا بالجوع لا المستوى الماديِّ منه، بل المعنويّ، وهو الفكر، هذا الذي عبر عنه الوائليُّ في إحدى أروع قصائده، بالقو ل(١١):

### فالفكرُ ليس بغير فكـر يُقــرَعُ وأغِثْ جياعَ عقيدةٍ فهم إلى فكرٍ يُسدَّدُ من طعام أجوعُ

نعم تجاذب كثير منّا الأهواء والميول، ولم يكن العقل دليلا لهم في ما اتخذوه من مذاهب واتجاهات، فم كان أسرعهم إلى الباطل، بوقوعهم أسرى في شباك العاطفة، وانهاكهم في إشباع غرائزهم، باتخاذهم الهوى إلهًا يُعبَد من دون الله، وما العبادةُ سوى الطاعة والانقياد، وكأن القرآن الكريم تحدّث عن هوؤلاء -الهمج الرعاع- في قوله الحكيم: ﴿ وَمَنْ أَضَلَّ مِمَّنِ اتَّبَعَ هَواهُ بِغَيْرِ هُدىً مِنَ اللَّهِ إِنَّ الله َّلا يَهْدِي الْقَوْمَ الظَّالِينَ ﴾ [القصص: من الآية أ٠٥]، ولا يخفى على المتأمّل، ما تصفه الآية عن هـؤلاء أنـه لا يوجد أكثـرَ ضلالـةٍ منهـم، وكأنَّ اتِّباع الهوى قرينُ الضلالةِ ومُؤدِّ لها، والضلالة ليست إلا الضياع والتخبُّط بها يُنسى الإنسانَ قيمتَه العظيمة في هذا الوجود، ويجعله يسيء لهذا النظام الحكيم الـذي سـخّره الله لخدمته، شرط أن يكـون سَويّ التفكير، سَويّ الوعي، سَويّ الفطرة، يبحث عن كل ما يرفع قيمته الإنسانية، ويربأ عن كل ما يشـوِّهها أو يخدِّرُها أو يمسخها، ولعل من أوضح الأمثلة المؤلمة في واقعنا المعيش، أنَّ الكثير لا يأبه لأولي الفضل، من أهل العلم، فلا تجد لهم توقيرًا بين هـؤلاء، ولا تعظيمًا لشأنهم، بعكس ذلك نجد الجهلة -أو الذين يلبسون مسوح العلماء وهم من الجهلة -يلتف حولهم الناس، ويتقاطرون عليهم، ويروّجون بضاعتهم، ويتهافتون لاقتناء ما يصدر عنهم، يتأثرون بهذا أو بذاك، من دون أنْ يكون لهم خيارٌ نابعٌ من دراية ومعرفة، فيتشبّثون بالآخرين، ويتكلون على خياراتهم، فكانوا فعلاً كما وصفهم الإمام أنهم -همج رعاع أتباع كل ناعق-، ويُعقّب ابن أبي الحديد توضيحًا لهذه الفقرة بقوله: -ألا تراهم ينتقلون من التقليد لشخص إلى تقليد الآخر لأدنى خيال وأضعف وهم ...؟-(١٢).

الواقع الذي نعيشه:

إذا نظرنا في واقعنا، وجدنا على سبيل المثال، ما يخص الجانب الثقافي، ففي المحال المخصّصة لبيع الكتب، لا ترى الكتب المهمة تلقى اهتماما من الزبائن بينا تجد كتباً رائجة ككتب قراءة الكف أو تفسير الأحلام أو التي تتحدث عن أسرار الأبراج، لمن هب ودبّ من أدعياء هذا المجال، أو الروايات والقصص المغمور أصحابها التي لاتحمل المضامين العميقة في مختلف جوانب الحيّاة، ولنُلقِ نظرةً أخرى في المجال السياسي، فهنا أيضا لا يختلف الحال عن سابقه، إذ الجمهور يميل إلى القائد الأكثر بـذلاً للأمـوال والمغريات في سبيل الفـوز في حملتـه الانتخابية، وهوؤلاء الذين انقادوا لمغريات هذا المرشّح، لم يضعوا في حسبانهم أن صوتهم الانتخابيَّ أمانةً عليهم أن يُحسنوا الاختيار؛ ليكون مستقبلُهم ومستقبل أولادهم أفضل مما هم عليه الآن من بؤس وحرمان، فلم يُفكِّروا إلا في قضاء يومهم، وحالُّهُم بهذا الفعل المُتدنّي، -كَالْبَهِيمَةِ اَلْرُبُوطَةِ هَمُّهَا عَلَفُهَا أُو اَلْمُرْسَلَةِ شُغُلُهَا تَقَمُّمُهَا تَكْتَرشُ مِنْ

من الطبيعي أن لا يرضى أحد أن يكون مصداقًا لهذه الفئسة - الهمج الرعساع - من المجتمع، فهي فئة لا يتشرف أحدٌ بالانتهاء إليها، ولكن هل نتمشّل - لا شعوريا - سلوكيّات هذه الفئة؟ وهسل نجسّد بأعمالنا هؤلاء الذين نالوا استهجان الإمام علي الشي الذي لا يختلف عليه اثنان في صلاحه ورجاحة عقله وحنكته وبعد نظره وتدبيره...؟

أَعْلاَفِهَا وَ تَلْهُ و عَمَّا يُرَادُ مِهَا-(١٣)، بحسب وصف على بن أبي طالب الشَّيْة في رسالته لعثمان بن حنيف عامله على البصرة.

وهكذا الحال نفسه تجدهم في أغلب المجالات، إذا لم نقل جميعها، يغيب العقل والوعي وانعدام الثقافة والذوق في أكثر سلوكياتهم ومواقفهم، ويسيطر الجهل بها يُقدمون عليه من فعل لا يكترثون أن يعود وبالاً عليهم فيها بعد! ولعل من الأوصاف التي تنطبق عليهم ما ذكره المسعوديُّ في وصف أخلاق هذه الفئة: ((أن يُسوّدوا غير السيّد، ويُفضِّلوا غير الفاضل، ويُقوِّلوا بعلم غير العالم، وهم أتباعُ مَن سبق إليهم من غير تمييز العالم، وهم أتباعُ مَن سبق إليهم من غير تمييز بين الفاضل والمفضول، والفضل والنقصان، ولا معرفة للحق من الباطل عندهم، ثم انظر هل ترى إذا اعتبرت ما ذكرنا ونظرت في مجالس العلماء هل تشاهدها إلا مشحونة بالخاصة من



أولى التمييز والمروءة والحِجي، وتفقُّد العامَّة في احتشادها وجموعها، فبلا تراهم الدهر إلا مُرْقِلين إلى، قائـد دبٍّ، وضـارب بـدف على سياســة قـرد، أو متشوقين إلى اللهو واللعب، أو مختلفين إلى مشَعبذ متنمِّس مُخَرِّق، أو مستمعين إلى قاصٍّ كذاب، أو مجتمعين حول مضروب، أو وقوفاً عند مصلوب؟ يُنْعَـق بهـم فيتبعـون؟ ويصاح بهـم فـلا يرتدعون، لا ينكرون منكراً، ولا يعرفون معرفاً، ولا يُبالون أن يلحقوا البرَّ بالفاجر، والمؤمن بالكافر)(١٤)، وهذه

الصفات والأحوال لا نستغرب من وجود بعضها ماثلةً في سلوكيات من يعيشون في عصرنا الحالي، مع بعض الزيادات التي تتطلّبها متغيّرات العصر، فلكل عصر أدعياؤه من الزعاء والرموز، ومن الهمج الرعاع.

ولو تصفّحنا العالم الافتراضيّ -بوصف العالمَ الموازي الواقعي ويعكس صدى شخصياتهم فيه - لما وجدنا كُبيرَ فرقٍ عن الواقع الذي يعيشه من ينطبق عليهم وصفُّ -الهمج الرعاع-، فمن



يُروِّ جُ للمحتوى الهابط غير هو لاء؟ ومن يتهالك تلقّ الصفحات أهل الدنيا من سياسيّن كذبة، أو أثرياء تنامت ثروتهم من الحرام والشُبهات، ومن منافقين يدّعون -كذبًا وزورًا - أنهم يُمثّلون الوطنية أو الإنسانية أو التديُّن أو الفن أو الثقافة أو غيرها من الدعوات العريضة، وليس لها وجودٌ حقيقي يتجسّد في الواقع، إلا في الكلام، أو لغرض الإشهار والصعود بتلك المُشاهدات على رؤوس هؤلاء المخدوعين فيهم، أو قد تجد من يتمسُّك

بالإشاعات الكاذبة ليرضى هواه، فيشارك خبرًا كاذبًا، أو صورةً مفبركةً، لا أساس لهم من الصحة، ولا نصيب لهما من الوثاقة، فيلهث وراء بريق الإعلام الزائف، وتنطلي عليه الأكاذيب، ويبتُّها على صفحته منساقًا وراء رعيل من الموهوبين أمثاله بتلك الأخبار أو تلك الصور، مسر ورًا بها، وهو لا يعلم أنه بهذا النشر، أو بذلك التعليق، يُسهم -من حيث يشعر أو لا يشعر - في تخريب المجتمع، وزيادة الطين بلةً في مسخ قيم الإنسانية النبيلة فيه، مُشاركًا في ترسيخ الرذائل وتطبيعها في المجتمع، بما يُضاعف حجم الداء، ويقطع الطريق أو يكاد لمن يسعى إلى النهـوض بواقـع لما هـو أفضل، وهـذا كلَّهُ لا يصدر إلا من -الهمج الرعاع- أيًّا كان شكلهم أو مراتبهم الاجتماعية، بما يُوحِّدهم في هذه الفئة، عبر هذه السلوكيات التي تُترجم مصداق هذا الوصف عليهم سواء أكانوا من فئات متدنّية معيشيًّا لم تُتِح لهم الظروف إكمال شوطهم في الدراسة، أم كانوا من المتعلِّمين، ولكن لم يعملوا بما علموا، ولم يكن علمهم وسيلةً يرتقون بها في حياتهم اليومية لما فيه كمالهم العقلي والأخلاقي والنفسي، وهؤلاء الذين وِصفهم القرآن الكريم: ﴿مَثَلُ الَّذِينَ مُمَّلُوا التَّوْراةُ نُـمَّ لَمْ يَحْمِلُوهِا كَمَثَلِ الْجِهِارِ يَحْمِلُ أَسْفاراً بِنْسَ مَثَلُ الْقَوْمُ الَّذِينَ كَذَّبُوا بِآياَتِ اللَّهِ وَاللَّهُ لا يَهْدِي الْقَوْمَ الظَّالِين ﴾ [الجمعة:٥].

إنَّ الحكمة من هذه الآية الكريمة أنها لا تقتصر في دلالتها حصرًا على من لم يعمل بآيات التوراة، بل تنطبق على كل من يحمل علمًا ولا ينتفع به، ولا يقوده إلى الخير والصلاح والإصلاح إلى النور بعد أن كان في الظلام، وهذا ما يؤكده قول على بن أبي طالب عليه في حواره مع كميل عن هؤلاء: ((لم يستضيئوا بنور العلم، ولم يَلْجؤوا إلى ركن وثيقٍ))



فهم جهلة فارغون من العلم، يلوذون بهذا أو بذلك من المُدّعين، يميلون مع كل ريح هوجاء -وهي رمز لكل تيار أو اتجاه أو رمز لا يمثّل الخير والصلاح في مضمونه - لضعف معارفهم، ورخاوة وعيهم الذي بانعدامه يتعرضون لمثل هذه الاهتزازات في اختياراتهم، ولا يملكون الصمود

إزاءها، أو لديهم من العلم ولكن لم يعرفوا كيفية الاستفادة منه، أو توظيف ليضفي عليهم حصانةً فكريةً تقيهم شرّ الوقوع في شِراك الجهل أو من يقودون المجتمع لهاوية الجهل والتجهيل عبر تسطيح الوعى الجمعى وتخديره بأفكار تمحو شخصيته، وتمسخ هويته، وتزيَّن المنكر بشعارات جوفاء، بما آل حالهم إلى ما وصفهم الإمام على السَّلَادِ.

١. ترجم له ابن أبي الحديد المعتزلي بالقول: ((هو كميل بن زياد بن سهيل بن هيثم بن سعد بن مالك بن الحارث بن صهبان بن سعد بن مالك بن النخع بن عمرو بن وعلة بن خالـد بن مالـك بـن أدد كان مـن أصّحاب على ع وشيعته وخاصته وقتله الحجاج على المذهب فيمن قتل من الشيعة وكان كميل بن زياد عامل على ع على هيت)) شرح نهج البلاغة: ١٤٩ / ١٤٩.

٢. ظ: رينهارت بيتر آن دُوزي، تكملة المعاجم العربية،: ۲۱/۱۱ باب (همك).

٣. وهذا ما يُطلق عليه عند النُحاة بالاشتقاق الكبير، ويُعـرّف بأنـه ((أخـذ كلمـة مـن كلمـة مَـعَ تناسبهما في المُعْني واتفاقهما فِي الْخُرُوفِ الْأَصْلِيَّة دون ترتيبها، مثل: حمد ومدح)) ظ: محمد بن عبد الله، ابن مالك، من ذخائر ابن مالك في اللغة مسألة من كلام الإمام ابن مالك في الاشتقاق،: ٣١٦.

٤. الأزهري، تهذيب اللغة: ٦/ ٤٦.

٥. المصدر نفسه والصفحة نفسها.

٦. ظ: نشوان بن سعيد الحميري اليمني، شمس العلوم ودواء كلام العرب من الكلوم: ٤/ ٢٣٤٥.

٧. ابن الأثير، النهاية في غريب الحديث والأثر: ٢/ ٢٣٥.

٨. المصدر نفسه: ٢/ ٢٣٥.

٩. ابن أبي الحديد، شرح نهج البلاغة،: ١٨/ ٣٤٦.

١٠. المسعودي، مروج الذهب ومعادن الجوهر: ٣/ ٣٢ . ٣٣-

١١. ديوان الوائلي: ٣٣٢.

١٢. ابن ابي الحديد، شرح نهج البلاغة: ١٨/ ٣٤٨.

۱۳. المصدر نفسه: ۱۸/ ۲۸۷.

١٤. مروج الذهب: ٣/ ٣٤ - ٣٥.

### الأمثـال في نهج البلاغــة

استعمل أمير المؤمنين عليه في أقواله كثيراً من الصنوف الأدبية والأدوات البلاغية ومنها الأمثال، وكان لهذه الأمثال وقعها الخاص في نفوس القرّاء والسامعين والمطلعين على مضامين هذا الكتاب العظيم؛ لما لها من معانٍ مهمة ودروس و منها:

(لَا رَأْيَ لَمِنْ لَا يُطَاع).

(كَمَا تُدِينُ تُدَانُ).

(كَمَا تَزْرَعُ تَخْصُدُ).

رَمَا قَدَّمْتَ الْيَوْمَ تَقْدَمُ عَلَيْهِ غَداً فَامْهَدُ لِقَدَمِكَ وَقَدِّمْ لِيَوْمِكَ).

(آخِرُ الدَّوَاءِ الْكَيُّ).

(إِذَا تَمَّ الْعَقْلُ نَقَصَ الْكَلَامُ).

(أَعْمَى الظُّلَمَ لِتَذَاكِيرِ الْهِمَم).

(أَهْلُ الدُّنْيَا كَرَكْبٍ يُسَارُ بِهِمْ وَهُمْ نِيَامٌ).

(الهُمُّ نِصْفُ الهُرَم).

(التَّوَدُّدُ نِصْفُ الْعَقْل).

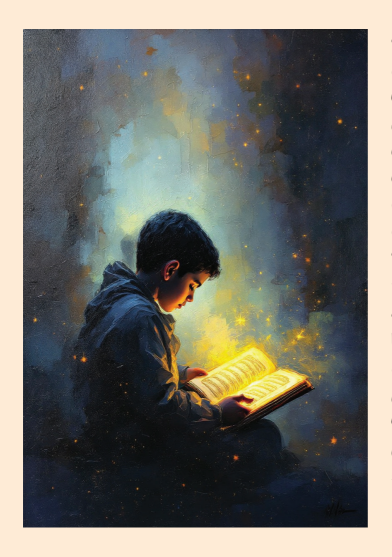
# الصراط المستقيم

الباحث: رياض أحمد محمد تركي منتدى النشر / النجف الأشرف ■ مفاهيم التربية الصالحة في فكر الإمام علي علسًاكِيْدٍ

د. عمَّار حسن عبد الزهرة جامعة كربلاء - كلية التربية للعلوم الإسلامية مَسْكُوكَاتُ أميرِ المؤمنينَ عليً عليًا النمرقة الوسطى اختياراً

# مفاهيم التربية الصالحة في فكر الإمام على علسًلاة

الباحث: رياض أحمد محمد تركي منتدى النشر / النجف الأشرف



يحتاج الأطفال إلى رعاية مميزة واهتمام كبير لكي ينموا نمواً سليماً، ويقوى عودهـم، فـإنَّ التعامـل مـع الطفل لهُ خاصية تختلف عن معاملة الكبير، فضلاً عن رؤاهم للعالم المحيط بهم بعيون البراءة والطيبة، ففي مخيلتهم ترتسم صوراً وردية جميلة تبقى ماثلة في مخيلتهم. ومن هنا تظهر أهمية تنشئة الطفل من خللل أثرها المستقبلي في المجتمع، من خللال التشخيص الصائب للإمام عليَّة حيث قال: ((قَلْبَ ٱلْخَدَثِ كَالأَرْضِ اَخْالِيَةِ مَا أَلْقِ<u>ـ</u>ىَ فِيهَا مِنْ شَيْءٍ قَىلَتْـهُ))(۱).

### صيانة الطفل ورعايته:

يتوجب صيانة نفس الطفل البريئة الصافية من كل تأثير سلبي عليها، يصاحب ذلك إضفاء مشاعر الحب والعطف والحنان بوسائل شتى، وتأثير هذه العواطف والأحاسيس الدافئة التي تُشعر الطفل بالفرح والأمان والحنان في دعم نفسيته وتوجيه سلوكه المستقبلي.

هـذا مـن جانب، ومـن جانب آخـر فيما يتعلق بالرعاية والحفاظ على الطفل لكي لا يستغله الآخرون على حساب راحته واستقراره النفسي والجسدي ليأخذ قسطه من اللهو اللعب والتمتع مها، فقد رفض الإمام الشَّلَةِ عمل الطفل وجعل الضان على من يوجهه الى العمل فقال علاماً إليه: ((من استعمل طفلاً فهو ضامن))(٢١)، ويؤكد على تأثير الرضاعة الطبيعية للطفل من أمه لما فيها من خصائص نفسية وجسدية، وهذا يشكّل اهتهاماً واضحاً في تنشأة الطفل نشأةً فيها الرعاية والحماية التي تدعم نموه الجسمي والعقلي والخلقى والروحي والاجتماعي نموأ سليمأ حيث قال: ((ما من لبن يرضع به الصبي أعظم بركة عليه من لبن أمه))(٣)، وهذا ما أكدته الدراسات العلمية المعاصرة من آثار واضحة على الطفل في رضاعته الطبيعية من جوانب صحيّة وغيرها.

وقد بين الإمام على الشُّلَةِ الحقوق اللازمة للطفل منها التسمية المناسبة والتأديب بها يحسن خلقه ويواصل تعليمه إذ قال علكانية: ((حق الولد على الوالد أن يحسن اسمه ويحسن أدبه ويعلّمه القرآن))(١)، فالواجب على الأب يقتضى أن

يسمي ولده باسم مناسب، ويربِّيه التربية الحسنة، ويسهم في تعليمًه، وتلقيه العلم والمعارف، وخاصة القرآن الكريم حفظاً وتفسيراً.

وفي لفتة بارعة يحدد الإمام علطية التطور الذهني والجسدي للطفل إذ يقول: ((إنَّمَا الغُلامَ إِنَّا يَثِّغِـرُ في سَبِع سِنينَ، ويَحتَلِمُ في أربَعَ عَشرَةَ سَنَةً، ويَسِتكمِلَ طولُهُ في أربَع وعِشرينَ سَنَةً، ويَسـتَكمِلُ عَقلُـهُ فِي ثَـهان وعِشرينَ سَـنَةً، وَمَـا كَانَ بَعدَ ذلِكَ فَإِنَّمَا هُـوَ بِالتَّجارِبِ))(°)، أي تتبدل أسنانه اللبنية الى أسنان دائمية، ومن ثم يبلغ الحلم، وصولاً الى عمر يعتمد فيه على تجاربه مع الآخرين وتجارب غيره.

ومن وصايا أمير المؤمنين على بن أبي طالب علم الله فيم يتعلق بالوسائل التربوية: ((ولدك ريحانتك سبعًا، وخادمك سبعًا، ثم هو عدوّك أو صديقك))(١)، بها يعنى مداراته كها يداري زرع الورد والريحان لرقته، ثمَّ عليه الطاعة وامتثال توجيه الوالدين الى أربع عشرة سنة، وبعدها تتبين ثمار تربيته، فأما أن يُصبح ولـداً باراً أو ولداً عاقاً.

وكذلك الحث على أداء الواجبات فقال عالسَّكية: ((أُدّب صغار أهل بيتك بلسانك على الصَّلاة والطُّهور))(٧)، من خلال التوجيه والحث على هذين الأمرين.

ولو تفحصنا مرحلة الطفولة لوجدناها من المراحل المهمة والجوهرية في بناء شخصية الطفل إيجاباً أو سلباً، فالإسلام أقرَّ للأطفال حقوقاً لا يمكن أغفالها أو التغاضي عنها وهذه الحقوق



بيّن الإمام على السَّلَاد الحقوق المهمة للطفل منها التسمية المناسبة والتأديب بها يحسن خلقه ويواصل تعليمه إذ قال علايا (حق الولد على الوالد أن يحسن اسمه ويحسن أدبه ويعلمه القران))

تبدأ باختيار الأم الصالحة، وبعدها في فترة الحمل، ومنها تحريم اجهاض هذا الطفل، ومن ثمَّ جعل بمجرد ولادته الاستبشار بقدومه والأذان في إذنه اليمني والإقامة في اليسرى واختيار الاسم الحسن لـه والعقيقـة وإتمام الرضاعـة والحضانة لـه والنفقة عليه والتربية السليمة والرعاية الحسنة وغيرها.

مما يتطلب إشعار الطفل بالأمان حيث قال عليه في ( (من أخاف طفلاً فهو ضامن )) (^)، كما أكد على ضرورة إشعاره الحب والحنان حيث قال علم الله الله الله الله له حسنة، ومن فرّحه فرّحه الله يوم القيامة))(٩).

### انشاء الجيل الصالح:

من يطلع على كلام أمير المؤمنين عَلِيّ بن أبي طالب عالسُّلُهُ، سيجده مليئًا بالمعايير التَّربويُّة واساسيَّات القواعد التي تبني عليها، لإنشاء جيل صالح يُعتمد عليه في قيادة المجتمع

الإسلامي، وفي مقدمة هذه المعايير هي التربية الحسنة، ومن ثمَّ بين الأساليب التربوية ضمن المراحل العمرية، وكذلك تعليمه الواجبات الشرعية باللطف وبالكلام الطيب بلا قسوة أو عنف، وحين يبلغ مرحلة من العمر تتحول الى إسلوب آخر فقال أمير المؤمنين علسكيد: "...فإذا بلغوا عشر سنين فاضرب ولا تجاوز ثلاثًا"(١٠)، أي: يكون الضرب فيه للتأديب لا للقسوة عليه والانتقام.

وبيَّنَ الإمام على السُّلاةِ أهمية العناية بالطفل سليماً أو مريضاً، حيث قال: (مرض الطفل كفارة لذنوب ابويه)(١١)، وهو حافز للوالدين على العناية به ومعالجته اذا مرض، لكي يتلقى الرعاية الصحية على أتم وجه.

وخير ما نختم السيرة العطرة للإمام على علسكا حيث روى أن امرأة تركت طفلاً ابن ستة أشهر على سطح، فمشى الطفل يحبو حتى خرج من السطح وجلس على رأس الميزاب، فجاءت أمه على السطح في اقدرت عليه، فجاءوا بسلم ووضعوه على الجدار، في اقدروا على الطفل من أجل طول الميزاب وبعده عن السطح، والأم تصيح وأهل الصبي يبكون وكان في أيام عمر بن الخطاب - فجاءوا إليه، فحضر مع القوم فتحبروا فيه، فقالوا:

ما لهذا إلا علي بن أبي طالب عالسًكية: فحضر على فصاحت أم الصبى في وجهه، فنظر أمير المؤمنين عالملك إلى الصبى، فتكلم الصبى بكلام لم يعرفه أحد، فقال الشَّيِّد: أحضروا ههنا طفلا مثله فأحضروه، فنظر بعضها إلى بعض وتكلم الطفلان بكلام الأطفال، فخرج الطفل من الميزاب إلى السطح، فوقع فرح في المدينة لم ير مثله، ثم سألوا أمير المؤمنين عليه علمت كلامها؟ فقالت: أما خطاب الطفل فإنه سلم علي بإمرة المؤمنين فرددت عليه، وما أردت خطابه لأنه لم يبلغ حد الخطاب والتكليف، فأمرت بإحضار طفل مثله حتى يقول له بلسان الأطفال يا أخي ارجع إلى السطح ولا تحرق قلب أمك وعشيرتك بموتك، فقال: دعني يا أخي قبل أن أبلغ فيستولي علي الشيطان، فقال: ارجع إلى السطح فعسى أن تبلغ ويجيء من صلبك ولد يحب الله ورسوله ويوالي هذا الرجل، فرجع إلى السطح بكرامة الله تعالى على يد أمير المؤمنين عليه السلام (١٢).

ويقدِّم الشاعر بدوي الجبل دعواته لله تبارك وتعالى بحق الطفولة فيقول من قصيدة لـه(١٣٠):

وياربٌ من أجلِ الطفولية وحدَها أفِضْ بركاتِ السلمِ شرقياً ومغربا وصُنْ ضِحكةَ الأطفالِ ياربٌ إنها إذا غَرَّدتْ في مُوحِشِ الرملِ أعشَبا وياربٌ حبِّب كلَّ طفيلٍ فلا يَرى وإن لَجَّ في الإعناتِ وَجهاً مُقَطِّبا وهيئ له في كلِّ قليا مرحباً ثم مرحبا وفي كلِّ لُقيا مرحباً ثم مرحبا

١. نهج البلاغة: ٣/ ٤٠.

٢. الحر العاملي، وسائل الشيعة: ٢/ ٢٧٢.

٣. الكليني، الكافي: ٦/ ٤٠.

٤. ابن أبي الحديد، شرح نهج البلاغة: ١٩/ ٣٦٥.

٥. ميرزا حسين النّوريّ الطّبرسي، مستدرك الوسائل:
 ١/ ٨٥-٨٦.

٦. أبن ابي الحديد، شرح نهج البلاغة: ٢٠/ ٣٤٣.

٧. مركز الرّسالة، الحقوق الاجتماعيّة: ٨٧.

٨. د. على محمد محمد الصلابي، اسمى المطالب في سيرة امير المؤمنين على بن ابي طالب (رضي الله عنه) (شخصيته وعصره): ٧٧٠.

٩. العلَّامة المجلسي، بحار الأنوار: ١٠١/ ٩٩.

۰۱. المصدر نفسه: ۸۷.

١١. الحر العاملي وسائلِ الشيعة (آل البيت): ١٢/ ٢١١ ح١.

١٢. شاذان بن جبرئيل القمي، الفضائل: ٦٦ و ٦٧.

عصام شرتح، ظواهر اسلوبية في شعر بدوي الجبل: ٦١.



# مَسْكُوكَاتُ أميرِ المؤمنينَ عليِّ عَليَّالِاً النمرقة الوسطى اختياراً

د. عمَّار حسن عبد الزهرة
 جامعة كربلاء - كلية التربية للعلوم الإنسانية



مــن العبارات الـي فتــق أمير المؤمنين العبانها، وكان أوّل من سكَّ تركيبها، فكانت مسكوكةً في رصفها وبيانها، وفيها من المستوى الـدّلاليّ ما يطول بيانه ويصعب جمعه، ألا وهي قوله: (النُّمْرُقَةُ الْوُسْطَى)، وهكذا استعمال لم يرد في معجمات اللغة العربيَّة بحسب تتبُّعنا في ذلك؛ وإنَّما موجودة بلفظيها كلًا على حده.

#### النمرقة اصطلاحا ومعنى:

فأمًّا معنى ((نمرق: النُّمْرُقُ: الوسادة، ويقال: نُمْرُقة... النَّرْمق فارسية معربة، ليس في كلام العرب كلمة صدرها (نر) نونها أصلية)) ((())، وفيها لغة أخرى ((قال: وسمعتُ بعض كلب يَقُول: نِمْرِقة، بِالْكَسْرِ)) ((())، وقيل في معناها أيضًا: ((والنهارقُ الوسائدُ، الواحدُ نمرقهُ، وفي القرآنِ: (وَنَهَارِقُ مَصْفُوفَةٌ) [سورة الغاشية: القرآنِ: (وَنَهَارِقُ مَصْفُوفَةٌ) [سورة الغاشية: ووسادُ، والحمعُ وسائدُ ووسادُ، والجمعُ وسائدُ والحمعُ وسائدُ واضحة الدَّلالة بينة المعنى.

وقد وردت عبارة (النُّمْرُقَةُ الْوُسْطَى) في قول أمير المؤمنين علسَّالِة في قوله: ((نَحْنُ النَّمْرُقَةُ الْوُسْطَى، بِهَا يَلْحَقُ التَّالِي، وإلَيْهَا يَرْجِعُ الْغَالِي))(١)، وهذه العبارة صارت مسكوكةً لغويَّة وتناقلها أهل البيـــت علِيُّكُمُّ بعد أمـــير المؤمنين علسًاية، وعمَّا جاء في ذلك ما روى عن أبي جعفر الباقر علمين بانقله عنه عمرو بن سعيد بن بـ لال بقولـــه: ((دخلت على أبي جعفر علما ونحن جماعة؛ فقال: كونوا النمرقة الوسطى يرجع إليكم الغالي، ويلحق بكم التالي، واعلم وايا شيعة آل محمد، والله ما بيننا وبين الله من قرابة، ولا لنا على الله حجَّة، ولا يُتقرَّب إلى الله إلا بالطاعة، من كان مطيعًا نفعته ولايتنا، ومن كان عاصيًا لم تنفعه ولايتنا، قال: ثمَّ التفت إلينا وقال: لا تغنرُ وا ولا تفتروا، قلت: وما النمرقة الوسطى؟ قال: ألا ترون أهلًا تأتون أن تجعلوا للنمط الأوسط فضله))(٥).

وفي رواية أخرى يبيِّن الإمام الباقر عليَّة معنى (الغالي، والتالي) بها روي عنه: ((وَاجْتمعَ عِنْده



قومٌ من بَين هَاشم وَغَيرِهم، فَقَالَ لَهُم: اتَّقوا البله، شيعة آل محمد، وَكُونُوا النمرقة الْوُسْطَى، يرجع إِلَيْكُم الغالي، وَيلْحق بكم التَّالي، قَالُوا لَهُ: وَمِمَا الْغُالِي؟ قَالَ: الَّذِي يَقُول فِينًا مَا لَا نقُوله فِي أَنْفُسنَا، قَالُوا: فَمَا التَّالِي؟ قَالَ: الَّذِي يطْلب الْخَيْر فتزيدونه خيرًا، إنَّه وَالله مَا بَيْننَا وَبَين الله قرَابَة، وَلَا لِنَا عَلَى اللهِ مَن حجَّة، وَلَا نتقرب إِلَيْهِ إِلَّا بِالطَّاعَةِ؛ فَمن كَانَ مِنْكُم مُطيعًا لله يعْمل بِطَاعَتِهِ نَفعته وَلَايتنا أَهل الْبَيْت، وَمن كَانَ مِنْكُم عَاصِيًّا لله يعْمـل لمعاصيـه لم تَنْفَعـهُ ولايتنـا، وَيحكـم لَا تغتروا، وَيحكم لَا تغتروا))(١).

وفي التراث الاسلامي وردت هذه الرواية عن عمر بن يزيد قال: ((قال أبو جعفر عالكانية: يا معشر شيعة آل محمد عليه كونوا النمرقة الوسطى، إليكم يرجع الغالي وبكم يلحق التالي، فقال رجل: جعلت فداك وما الغالى؟ قال: قوم يقولون فيناما لا نقوله في أنفسنا، فليس أولئك منًّا ولسنا منهم، قال: فما التالي؟ قال: المرتاد يريد الخير يبلغه الخير ويؤجر عليه، ثم أقبل علينا فقال: والله ما معنا من الله براءة، وما بيننا وبين الله قرابة، ولا لنا على الله حجة، ولا يتقرب إلى الله إلا بالطاعة، فمن كان منكم مطيعا نفعته ولايتنا، ومن كان عاصيا لم تنفعه ولايتنا))(٧).

وقد أبان بعض العلاء معنى النمرقة فقال: ((النُمرق والنُمرقة بالضم فيهما: وسادة صغيرة، ويجوز النِمرقة بالكسر فيها، ويقال للطنفسة فوق الرحل نمرقة، والمعنى أنَّ كلُّ فضيلةٍ فإنَّها مجنَّحة بطرفين معدودين من الرذائل...، والمراد أنَّ آل محمد عليَّكِيد هم الأمر المتوسِّط بين الطرفين المذمومين، فكلُّ من جاوزهم فالواجب أن يرجع

لقد وردت عبارة (النُّمْرُقَةُ الْوُسْطَى) في قول أمير المؤمنين عليه في قوله: ((نَحْنُ النُّمْرُقَةُ الْوُسْطَى، بَمَا يَلْحَقُ التَّالِي، وإلَيْهَا يَرْجِعُ الْغَالِي))، وهذه العبارة صارت مسكوكةً لغويَّة تناقلها أهل البيت عليه بعد أمسير المؤمنين عليه ...

إليهم، وكلُّ من قصَّر عنهم فالواجب أن يلحق بهم، فإن قلت: فلم استعار لفظ النمرقة لهذا المعنى؟ قلت: لما كانوا يقولون: قدركب فلان من الأمر منكرًا، وقد ارتكب الرأي الفلاني، وكانت الطنفسة فوق الرحل ممَّا يركب، استعار لفظ النمرقة لما يراه الإنسان مذهبًا يرجع إليه ويكون كالراكب له، والجالس عليه، والمتورِّك فوقه، ويجوز أيضًا أن تكون لفظة "الوسطى" يراد بها الفضلي، يقال: هذه هي الطريقة يوله تعالى: ﴿قَالَ أَوْسَطُهُمْ ﴾ [سورة القلم: ٢٨] الوسطى، أي أفضلهم، منه: ﴿ جَعَلْنَاكُمْ أُمَّةً وَسَطًا ﴾ [سورة القلم: ٢٨] البقرة: ١٤٣]) (٨).

وقيل في النمرقة أيضًا: ((المراد إنَّه كها كانت الوسادة التي يتوسَّد عليها الرحل إذا كانت رفيعة جدًّا أو خفيفة جدًّا لا تصلح للتوسّد؛ بل لابدَّ لها من حدًّ من الارتفاع والانخفاض حتى يصلح لذلك، كذلك أنتم في دينكم وأئمتكم لا تكونوا غالين تجاوزون بهم عن مرتبتهم الله عليها أو جعلهم أهلًا لها،

وهي الإمامة والوصاية النازلتان عن الألوهية والنبوة كالنصارى الغالين في المسيح المعتقدين فيه الألوهية أو النبوة للإله، ولا تكونوا أيضًا مقصِّرين فيهم تنزلونهم عن مرتبتهم، وتجعلونهم كسائر الناس أو أنزل، كالمقصرين من اليهود في المسيح المنزلين له عن مرتبته؛ بل كونوا كالنمرقة الوسطى وهي المقتصدة للتوسُّد يرجع إليكم الغالي ويلحق بكم التالي))(٩).

فالنمرقة الوسطى تعني الوسطيَّة الحقَّة ما بين الغلوِّ المخرج عن الفضيلة والتقصير المدخل في الرذيلة.

<sup>1.</sup> أبو عبد الرحمن الفراهيدي البصري العين: ٧/ ٤٤٢، ظ: أبو نصر إسماعيل بن حماد الجوهري الفارابي، الصحاح تاج اللغة وصحاح العربية: ٥/ ٢٦٥.

محمد بن أحمد بن الأزهري الهروي، تهذيب اللغة:
 ٩٩. ٣١٠.

٣. أبو هلال الحسن العسكري، التَّلخِيص في مَعرفَة أسمَاءِ الأُشياء: ١٦٠، ظ: عياض بن موسى اليحصبي السبتي، مشارق الأنوار على صحاح الآثار: ٢/ ١٣.

الشيخ الكليني، الكافي، ٢/ ٥٧، الشريف الرضي، نبج البلاغة: ٨٨، الشريف الرضي، خصائص الأثمة: ٨٩، الشيخ الطوسي، الأمالي: ٦٤٨.

٥. علي الطبرسي، مشكاة الأنوار في غرر الأخبار: ١٢١
 -١٢٢، العلامة المجلسي، بحار الأنوار: ١٨٧/٦٥.

٦. منصور بن الحسين الرازي، أبو سعد الآبي، نشر الدر في المحاضرات: ١/ ٢٣٥.

٧. على الطبرسي، مشكاة الأنوار في غرر الأخبار: ١٣٣ - ١٣٨، السيد البروجردي، جامع أحاديث الشيعة: ١٨/ ٩٢ - ٩٣.

٨. ابن أبي الحديد، شرح نهج البلاغة: ١٨/ ٢٧٣.

٩. بحار الأنوار: ٦٠/ ٦٧، العلامة المجلسي، مرآة العقول
 في شرح أخبار آل الرسول: ٨/ ٥٥.

### استرجعت الوديعة

روي عن علي بن محمد الهرمزاني، عن أبي عبد الله الحسين بن علي (عليها السلام) قال: ((لما قبضت فاطمة (عليها السلام) دفنها أمير المؤمنين (عليه السلام) سرا وعفا على موضع قبرها، ثم قام فَحوَّل وجهه إلى قبر رسول الله صلى الله عليه وآله فقال: السلام عليك يا رسول الله عني وعن ابنتك النازلة في جوارك أوالسريعة اللحاق بك، قلَّ يا رسول الله عن صفيتك صبري وعفا عن سيدة نساء العالمين تجلدي، إلا أن لي في التأسي بسنتك في فرقتك وفادح مصيبتك موضع تعز، فلقد وسدتك في ملحودة قبرك وفادح مصيبتك موضع تعز، فلقد وسدتك في ملحودة وبرك وفاضت بين نحري وصدري نفسك، فإنا لله وإنا إليه فسرمد و أما ليلي فمسهد الى أن يختار الله لي دارك التي أنت بها فسرمد و أما ليلي فمسهد الى أن يختار الله لي دارك التي أنت بها مقيم، وستنبئك ابنتك بتظافر أمتك على هضمها فأحفها السؤال واستخبرها الحال، والسلام عليكما سلام مودع لا قال ولا سئم، فإن أنصرف فلا عن ملالة، وإن أقم فلا عن سوء ظن بها وعد الله الله الصابرين))(١).

\_\_\_\_\_

١ - ابن أبي الحديد، شرح نهج البلاغة: ١٠/ ٢٦٦.



## لسان الامـة

ام.د. زيد العكايشي جامعة جابر بن حيان / كلية الطب ■ تكرار (السلام عليك) ودلالاتها

أ . م . د . سحر ناجي المشهدي الكلية التربوية المفتوحة / مركز النجف الدراسي ■ خطاب سيدات البيت العلوي(أثر النداء مثالًا)

### تكرار (السلام عليك) ودلالاتها

### دراسة في البنية النصية لزيارات المعصومين عليه زيارة الإمام الرضا عليه اختياراً

ام.د. زيد العكايشي جامعة جابر بن حيان / كلية الطب

يعدُّ اسلوب التكرار أسلوبًا بلاغيًا ونحويًا أيُدرس في مجالات علم البلاغة ومباحثها، وفي طيّات علم النحو وقواعده، إلا أننا نتعامل معه - في هذه المقالة- بوصف منتجاً دلاليا، ومؤثراً فيها، فترجيع اللفظ -أي التكرار- له آثار دلالية داخل البنية النصية، منها بسط الفكرة المقصودة من خلال الضغط عليها، وذاته ما دعانا لمغادرة التعريفات الدراسية التعليمية له، المبثوثة في كتب النحو والبلاغة، والاستعانة بها أجادت به مصنفات البلاغيين القدماء عندما وقفوا إزاءه دلاليا، فقد لمحوا العلاقة بينها- التكرار والدلالة-نحو ما ذكره الفراء (ت٢٠٧هـ)



بقوله: ((والكلمة تكررها العرب على التغليظ والتخويف))(١١)، فنجده مدركاً العلاقة بين معاني التغليظ والتكرار، نعم. أشار أهل البلاغة إلى ذلك، لكنهم وضعوها من خصائص التكرار، بينها نراها من العلاقات الرابطة بين التكرار والدلالة: ((تكرير الحرف، لو وضعت على الأول أجزاك من الثاني وهو كقولك للرجل: نعم نعم، تكررها أو قولك: اعجل اعجل تشديداً للمعنى))(١)، فيتضح أنَّ الروابط ليست بذاته، وإنَّما من خلال ما يُنشئه من علاقات بنيوية، ولعل مرادنا يثبته ما قاله السكاكي بعد الانتهاء من المحسنات اللفظية: ((ان تكون المعاني لها توابع))(")، وما يؤكد العلاقة هو إذكاء روح العناية بالمعنى، أو التعظيم له، فيقول الخطابي (تُ ٣٨٨هـ):((والضرب الآخر: يُحتاج اليه، ويُحسن

استعماله، في الامور المهمة التي قد تعظم العناية بها))(١٤)، فالخطابي يشيد بالتكرار طالما يجلب سمة العناية للدلالة المرادة من الكلام، ورسالة المرسل إلى السامع، حتى جاء ابن فارس (ت ٣٩٥هـ) ليعلى من شأنه، ويحسبه سنة من سنن العرب في أدائهم القولى فيقول: ((إنّ من سنن العرب التكرير والإفادة إرادة الابلاغ، بحسب العناية بالأمر))(٥)، من هنا نبصر العلاقة بين التكرار بوصفه اسلوبا أدائيًا، والدلالة بما تحمله من مضامين مقصودة، التي تستدعي انتخاب طرائق موفقة؛ كي تبلغ مبلغ التأثير، مع البعد عن الغموض الذي يعكر صفوة الإفهام عند المتلقى. وعينه ما وجدناه من توظيفه التكرار في زيارات المعصومين عليه التي انتخبنا منها زيارة الامام الرضا اختياراً التي وردت



في كامل الزيارات.

### إظهار سمة الخطاب المباشر:

يُعد الخطاب المباشر أحد السمات البارزة بين الزائر والمزار، وأنتج حضورًا بارزًا لتكرار صيغ معينة خالقة ومرسحة للمباشرة، فتكرار (السلامُ عليكَ)(١) أضفى روحًا في أثناء الأداء الكلامي، وكأنَّ الزائر - القارئ- يعيد كل فقرة من السلام؛ بغية الخلق الجديد وإشاعتها في النص، فنلاحظ مجيء (السلامُ عليكَ) أكثر من اثنتي عشرة مرة تقع في مقدمة الزيارة، وتأخذ مساحة كبيرة منها، حتى تصل إلى مستوى الواجهة العظمى، وعينه مراد الدراسة في أن إعادة انتاج (السلامُ عليكَ)؟ لخلق صورة تُظهر معنى التجاذب المستمر بين طرفي المقال (المرسِل والمرسَل إليه)، نحو العبارات ((السلام عليك يا ولى الله، السلام عليك يا حجة الله، السلام عليك يا نور الله))(٧)، التي تستمحور ضمن استراتيجية مد الخط النصى نحو المخاطب، وطرح ألوان العوارض الحياتية كلها، التي تقطع عملية التواصل بين الطرفين، نحو عوارض هموم الحياة وغيرها، المولدة ضعفًا لعملية التقارب النفسي والروحي، وأغلب الظن أنَّ إلقاء التحية للمخاطَب بعينه، مع حضور كاف الخطاب؛ لإثراء روح المباشر وإنهائها، أكثر من وصفها بالسمة الأدبية، أو من أجل الجمال النصى؛ لأن منتج النص المعصوم عليه أراد أن يلبسها -أي التحية- سمة الأُنس والتحبب والتلذذ، اعتماداً على بقاء الخطاب بين الطرفين.

### إبانة الحضور بعد الغياب:

إنَّ من آداب السلام وإلقاء التحايا، قد يفتح

أبوابًا لتعدد القراءة والتأويل، عندما يتعدّد السلام في وقت واحد، وموقف واحد، فضلا عن ذلك عدم وجود طرفٍ شاخص عيانيًا، حاضرًا أمام ملقى السلام، مع الإلحاح عُليه بالتكرار، والضرب على قيمته، لذا وجب أن نفهم تكرار عبارة السلام عليك على سبيل التأويل، ورمزية العبارة التي سرت في خطين متوازيين، الأول: من جهة الزائر الذي يريد أن يعلن حضوره بصورة قوية، وأنّه يحمل \_ أي الزائر\_ معانٍ عدة للمزار، نحو ((السلام عليك يا وارث آدم صفوة الله، السلام عليك يا وارث نوح نبى الله، السلام عليك يا وارث ابراهيم خليل الله، السلام عليك يا وارث اسماعيل ذبيح الله، السلام عليك يا وارث موسى كليم الله، السلام عليك يا وارث عيسى روح الله، السلام عليك يا وارث محمد رسول الله))(١) فجاء تكرار (السلام عليك يا وارث) ليؤكد سمة حضوره بين يدي المزار التَّلَيْهِ، ويجري له الاعترافات التي يؤمن بها في غيابه وحضوره الشريف، فحمل هذه الاعتقادات كي يوردها في حضور صاحبها، ويعلن انتهاء فترة الغياب عنه، أما الخط الثاني الذي افاده التكرار من جهة المزار، فقد وقف المعصوم الشَّلَا مستمعًا للزائر، حاضرًا في سماع كلامه، ولعله من باب إنهاء عملية الاعتقاد بأنّ الإمام السَّلة حاضر بروحه، بل هنا نجد الإمام الشَّلَةِ - قائل نص الزيارة - يجري الكلام مجـري الشـهود، ويعطـي رسـالة بوجـود المُـزار روحًا وجسدًا، و يوصف مستمعًا لما يتحدَّث الناطق بنص الزيارة، وكلُّها معانٍ تؤدي إلى الإيان بحضوره عالملك ولو بصورة تخيلية، فالحضور الذي كسر الباب الغياب، قد تلاشت معه الحواجز الزمنية التراتبية، فلا آدم عالما الغائب عنا بآلاف السنيين بقى غائبا، وكذا الأنبياء السابقين، ولا الإمام الشَّكِ الذي حجزه

الموت عنا غائبا، بل أفاد التكرار سلوكاً من أجل كسر الحواجز الزمنية الطبيعية، وتهيئة مقدمات اللقاء الروحي بين الزائر والمزار.

### التكرار دلالة للتقرب والمناجاة:

الزيارة في إحدى مستوياتها لوحة لغوية، ذات مضامين توصل بين طرفين، الأول المزار وهو الإمام المعصوم الشُّلَّةِ، والثاني الزائر، وتربط بينهما علاقة حب ومودة، ذو جذور عميقة تمتد إلى المورث التكويني لشخصية الزائر، ما خلق روح المناجاة لطلب النجاة من أهوال الدنيا، وطلب النجاة في يوم الحساب، فالمناجاة هي السمة الغالية في الحديث بين الزائر والمزار التي تقوم إلى مبدأ الحديث البيني؛ التي يستثمرها الزائر كي يخلق ثنائية حقيقية، وينتقل بها من عالم التخييل إلى عالم الحضور والشهود، ويديرها من خلال أطراف الحديث مع المزار لبثّ مقولته حزنًا أو طلبًا أو شكوى، التي يغلب عليها الأنين والدموع وحالة الانكسار، والتكرار ينساب معها كوسيلة إيصالية لها، منطلقة من روح الاعتراف بمقامات الإمام السُّلَاه، والتذلل له، والتخضُّع إليه، بوصفه وارث الأنبياء السابقين، ووارث خاتم الأنبياء والمرسلين.

إلا أننا أمام تقنية أخرى للمناجاة تتضح رسماتها بالزيارة الواردة نحو: ((اللهم إليك صمدتُ من أرضى، وقطعتُ البلاد رجاء رحمتك)) (٩)، فالعبارة تستثمر العقل المسلّم والمتوافق على أن الله لا يخيّب من دعاه، ولا يردُّ من رجاه، فجميع المضامين هي مفاتيح لمناجاة الله ودعائه؛ لتصبح كلها مسلكًا لمناجاة وليه المعصوم السُّلِّه، وهي من أعلى مراتب الذكاء؛ لأنَّ الزائر يريد فتح باب

المناجاة مع المعصوم علا الله جلَّ الله جلَّ الله جلَّ الله جلَّ جلاله التي يستحي الإمام الشَّيَّة أن يكون سببًا في غلقها ورفضها، ثم يكرر المناجاة الإلهية المتقرب منها للمزار بقوله: ((اللهم إني اتقرب إليك بحبهم وبولايتهم))(١٠٠)، ((اللهم العن الذين بدلوا نعمتك، واتهموا نبيك، وسخروا بإمامك، وحملوا الناس على أكتاف آل محمد))، ثم تأتي بعدها مباشرة ((اللهم إني اتقرب إليك باللعنة عليهم والبراءة منهم))(١١١)، و ربّع ورد تكرار (اللهم)، وتكرار الجمل القصيرة، وتكرار معاني ودلالات الأفعال الفاصحة عن الظلم والحيف نحو: (العن، بدلوا، اتهموا، سخروا)؛ ليزيح الستار عن إنشاء قيم للترابط بين كل الزائرين على اختلاف السنون والعصور، وهذا الترابط المرزوج بالمناجاة العقدية، المتعلقة بقضية مفصلية في الفكر الإسلامي منذ بدايته الأولى، وهي مسألة الإمامة، ووجوب اتباع المنصوص عليهم من قبل الله تعالى.

١. أبو زكريا يحيى بن زياد بن عبد الله بن منظور الديلمي الفراء، معاني القرآن/:٢٣٣.

۲. م. ن: ۱۲۱.

٣. الإمام أبي يعقوب السكاكي، مفتاح العلوم: ١٨٧.

٤. الرماني - الخطابي - الجرجاني، ثـ لاث رسائل في إعجاز القرآن: ٤٨ - ٤٩.

٥. أحمد بن فارس بن زكريا، الصاحبي في فقه اللغة وسنن العرب في كلامها:٣٤.

۲. م.ن: ۱۷ ٥.

۷. م.ن: ۱۷ ٥.

۸. م.ن: ۱۷ ٥.

٩. م.ن: ١٧٥.

۱۰ م.ن: ۱۷ ه.

۱۱. م.ن: ۱۷. ٥.

### خطاب سيدات البيت العليوي (أثر النداء مثالًا)

أ . م . د . سحر ناجي المشهدي الكلية التربوية المفتوحة / مركز النجف الدراسي

لإسلوب النداء أهمية كبيرة في المنظومة اللغوية العربية، فهو علامة من علامات التواصل، يقول سيبويه: "اعلم أنّ النداء كل اسم مضاف فيه فهو نصب على إضمار الفعل المتروك اظهاره والمفرد رفع وهو في موضع اسم منصوب"(").

و تنوعت أدواته، ومن بينها الأداة (يا)، وهي أشهرها وأكثرها استعمالا، وتستعمل لنداء البعيد والقريب وماهو بحكم البعيد<sup>(1)</sup> وتأتي للتنبيه احيانا <sup>(1)</sup>.

أما المنادى فهو مطلوب اقباله بحرف نائب عن (أدعو) لفظا أو تقديراً (٤).



#### الخطبة الفدكية:

وقد وردت هذه الأداة في خطبة السيدة الزهراء عَمَاكِمُ الفدكية في قولها: "يا مَعشِرَ النقيبة (الْفِتُيةِ)، وَأَعضادَ الْلِلَةِ، وَحضنة (أَنْصارَ) الْإِسْلام! ما هذِهِ الْغَمِيزَةُ فِي حَقِّى؟ والسِّنَةُ عَنْ ظُلامَتِي؟" (٥٠).

فالمنادى لجمع معرفة (معاشر، أعضاد، أنصار)، ونداءها بـ (يا) مع قرب المنادى تعظيما لهـم (معاشر الفتية)، وهـو جمع معشر، وهـم كل جماعة أمرهم واحد، كـ معشر المسلمين ومعشر الأنس ومعشر الجن (٢٠).

والفتية (جمع فتى)، والأعضاد جمع عضد يستعار في موضع القوة والمُعين، وهو ما بين المرفق الى الكتف والعَضْد المعونة، وعَضْدُ الرَّجل قومه وعشيرته (٧)، والأنصار جمع ناصر وهم الأعوان، ونصر اخاك فلما أو مظلوماً، واسم الفاعل منه (النّاصر) ويجمع على (أنصار) و(نصارى)، والأنصار هم الأعوان، والنّصرة: حُسْن المعونة (١٠)، واضافة الاسلام لهم تشريفاً وتكريماً.

وفي مواضع أخرى نجد فيها الحذف للأداة (يا)، حيث تقول سلام الله عليها: "مَعاشِرَ النّاسِ الله عليها: "مَعاشِرَ النّاسِ الله رَّعة إلى قيل الباطِلِ، المُغْضِيَة عَلى الفِعْل القبيحِ الخَاسِر ﴿ أَفَلا يَتَدَبَّرُونَ القُرآنَ أَمْ عَلى قُلوبِكُمْ ما أَسَأْتُمْ مِنْ أَعْفالهُما ﴾ كُلا بَلْ رانَ عَلى قُلوبِكُمْ ما أَسَأْتُمْ مِنْ أَعْمالِكُمْ، فَأَخَذَ بِسَمْعِكُمْ وأَبْصارِكُمْ "(٩).

وهنا أرادت السيدة الزهراء عليها السلام إثبات أمور متعددة ومنها (استرجاع حقها المغصوب، وبيان استيلاء السلطة الحاكمة على الحقوق السياسية والاقتصادية لبني هاشم وقد منعوا خلافتهم وسهمهم من الإرث وجعلوهم كسائر

الناس "فجعلت الزهراء من نفسها مطالبة بحق بني هاشم وحقها، ومدافعة عنهم اعتبادا على فضلها وشرفها وقربها من رسول الله، ومعلوم أن الزهراء إذا استردت حقوقها استردت حينتذ حقوق بني هاشم معها"(١٠).

ثم أخذت تعطف على قبر أبيها وتقول (۱۱): قد كان بعدك أنباء وهنشة

لو كنت شاهدها لم تكثر الخطب إنا فقدناك فقد الأرض وابلها

واختل قومك فاشهدهم وقد نكبوا أبدت رجال لنا نجوى صدورهم

لا مضیت وحالت دونك الترب لا مضیت وحالت دونك الترب

. تجهمتنا رجــــال واستخـف بنــا

لما فقدت وكل الإرث مغتصب

فالخطبة الفدكية بيّنت أهدافها من (تعريف الناس ليميزوا الحق من الباطل، ووصيتها بدفنها ليلًا، وكشفت فداحة المصاب، فاختارت موضع جلوس أبيها في المجلس، فعلّقوا سترا لتجلس السيّدة فاطمة عماية خلفه، إذ هي فخر المخدّرات، وسيّدة المحجّبات، ومعدن العفّة والعصمة، ومنتهى العفاف والحشمة (۱۱).

فشعورها تجاه القوم ببعدهم النفسي لذا استعملت (يا) فبعدهم ليس حقيقي وإنها نفسي أو اجتهاعي .

### الخطبة الزينبية:

ونجد الأسلوب نفسه تتبعه العقيلة زينب الهالاك فتقول في خطابها لأهل الكوفة:

"أما بعديا أهل الكوفة، يا أهل الختل والغدر أتبكون؟ فلا رقات الدمعة ولا هدأت الرنة، إنها مثلكم كمثل التي نقضت غزلها من بعد قوة أنكاثا، تتخذون أيهانكم دخلا بينكم، ألا وهل فيكم إلا الصلف والنطف، وملق الإماء وغمز الأعداء (أو) كمرعى على دمنة، أو كفضة على ملحودة" (١٣).

فالنداء هنا للجمع من أهل الكوفة فنادتهم باسم المكان، وهو (الكوفان) و يدل على استدارة في شيء، واشتقاقه من تكوّف الرّمل: استدار، ولذلك سميت الكُوفة، ويقال: الناس في كوفي من أمرهم لاختلاطهم واضطرابهم في الشدائد، والكُوفان الدّغل من القصب والخشب والعناء والمشقة وقد يُطلق ويراد به العِزّ والمتعة (١٤٠).

ووصفتهم بأبّم أهل: ختل وغدر، والختل: هو الخدّع ف"الخاء والتاء واللام أُصيل فيه كلمة واحدة، وهي الختُل، قال قوم: هو الخدْع"(١٠٠)؛ أمّا صفة الغَدْر فهي أشدّ ذماً، وهو الإخلال بالشيء ويقال لترك العهد (١١) ثم كررت النداء توكيداً بوصفهم (أهل الختل والغدر) وخرج النداء عن الغرض الحقيقي إلى التعجب، فصوّرت صورة بلاغية بمظلوميتهم وأحقيتهم في الخلافة (١٠٠)، بلاغية بمظلوميتهم وأحقيتهم في الخلافة (١٠٠)، المدال على الحدوث والتجدد، فالاستفهام خرج للدال على الحدوث والتجدد، فالاستفهام خرج لعنى التعجب فهم من خذل الامام واقعدهم عن نصرته، وبعدها دعاء (لارقأت الدمعة ولاهدأت الرنة) وهو دعاء عليهم.

ثم استشهدت بآي الذكر الحكيم في تشبيههم كالمرأة التي أمّت غزلها في قوله تعالى: ﴿ وَلَا تَكُونُوا كَالَّتِي نَقَضَتْ غَزْلَمَا مِن بَعْدِ قُوَّة أَنكَاثًا تَتَّخِذُونَ أَيُهَانكُمْ دَحَلًا بَيْنكُمْ أَن تَكُونَ أُمَّةٌ هِي أَرْبَى مِنْ أُمَّةً إِنّا يَبْلُوكُمُ اللهُ بِهِ وَلَيُبِيِّنَنَ لَكُمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ مَا كُنتُمْ

فِيهِ تَخْتَلِفُونَ ﴾ (١٨).

وهو نهي للمكلفين عن التشبه (التي نقضت غزلها من بعد قوة أنكاثاً) وكل شيء نقض بعد الفتل فهو أنكاث، فلا تنقضوا الإيان لكثرتكم فاحفظوا عهدكم، شبهتهم كتلك المرأة فلم تف بعهدها فالغدر متأصل في نفوسهم (١٩).

١. سيبويه: الكتاب: ٢ / ٢٢٩.

٢. ظ: الرماني: معاني الحروف: ١٠٤.

٣. ظ: ابن جني: الخصائص: ٢ / ١٩٨.

٤. ظ: الاستراباذي: شرح الرضي على الكافية: ٢٨٨.

٥. الكليني: الاحتجاج: ١٣٣ / ١٣٣٠.

٦. ظ: ابن فارس: مقاييس اللغة: ٤ / ٣٢٧

٧. ظ: المصدر نفسه.

٨. ظ: الفراهيدي: كتاب العين: ٧ / ١٠٨ .

٩. الكليني: الاحتجاج: ١ / ١٣٢.

١٠. المسعودي (محمد فاضل): الاسرار الفاطمية: ٧٠٥

۱۱. المصدر نفسه

١٢. ظ: الجلالي (سيدمحمد باقر الحسيني): فدك والعوالي: ٥٥١.

١٣. الكليني: الكافي: ٢ / ٢٣

١٤٠ . ظ: ابن فارس: مقاييس اللغة: ٥ / ١٤٧

١٥. المصدر نفسه: ٢/ ٢٤٥

١٦. ظ: الراغب الاصفهاني: المفردات: ٢ / ٤٦٤

<sup>1</sup>٧. ظ: البّحراني: التحفة الباهرة في بلاغة المخدّرة الطاهرة:

١٨. سورة النحل: ٩٢

١٩. ظ: الشيخ الطوسي: التبيان في تفسير القرآن: ٦ / ٤٢١ .

### أمرأبيها

#### الشاعر بشار كامل الزين

حظيت بكل آيات الثناء توّلت دينها قبل النساع نشيأتِ على ابتهالات الدعاء به قد صرتِ من أهل الكساءِ لأنّ الله خصّ ك بالنداء عليك مع المحبّة والرجاء سوى مَن كان يجنت في حِراءِ لينعم بالسعادة والهناء تعمَّ العالمين على السواء ربيب المصطفى بطل الفداء كريم الخلق مشهود الولاء سقتُ أبناءها وحيي السماء وإيمان وخلق مستضاء لهمْ في الدّهر مأثرة العطاء ضياءً للأُم<u>ومة</u> والوفاء بفاطمة هنيئاً للنساء يهـز قواعـد البغـي المرائـي تساهم في الصمود وفي البقاء يقوم على الطهارة والصفاء بصدق أمانة وعُرى انتماع لدنيا العالمين بلا ادّعاء إذا القلب اشتكي بعض العناء بثورات النبوة والسماء

بدار الوحسى يا خير النساء فإنّك بنـــتُ خير نســـاء أرض ومن بيتِ النبوة بيتُ طـــه حباكِ الله نعمتَ لهُ وساماً فنلتِ الحبِّ والتقديس منَّا وعطفُ أبيك ما جاراه عطفٌ أَأُمُّ أبيك من سمّاك هندا أطعتِ أياً ومبعو ثـــاً رسو لاً وينشرُ دعوةَ الإسلام حتّـي وزوّجك النبيق إلى عليًّ فكنتِ المرأةَ المثلى لزوج وكنتِ الأُمّ للحسنين أُمكًّا وربّتهــم على نــور وتقوى أبنت الأكرمين وأهلل بيت ولادتكِ الضياء أليس يعني أبا الزهراء يا روحاً مفدّى وترفعُ زينبُ الحروراء صوتاً لتُعطيَ من حضارتها مشالاً وترجع صورة الإسلام عنها وتجعــلُ يـــومَ فاطمــةٍ منــــــاراً وعـــذراً أهـل بيـت الحـقّ عــــذراً ويها زهر اء أُمّته نا هنيهٔ ك لقد دارَ الزمان وعادَ يحدو



# قرة الاعين

م.م رقية حيدر طاهر القاضي جامعة الكوفة / كلية العلوم السياسية  التنشئة الأسرية الدينية وأثرها في تعزيز الثقافة الإسلامية ومواجهة تحديات العولمة

الباحثة سجى صلاح مهدي مديرية التربية/ القادسية شبهات حول المرأة المسلمة
 الوظيفة والشهادة والدية مثالاً



تُعدُّ التنشئة الدينية الإسلامية نظاماً اجتماعياً شاملاً لكل جوانب الحياة وقضايا المجتمع، فهي لا تترك صغيرة ولا كبيرة من الأمور الدينية والدنيوية ولا تترك أيَّ جانب من هذه الجوانب بلا تنظيم وإحكام إلا بيّنتها ووضعت لها القواعد والأسس التي تحكمها وتنظمها، سواءٌ أكانت دينية أم اجتماعية، ومما لا يخفى أنَّ الأسرة المسلمة تعيش اليوم واقعاً متغيراً تتسارع فيه المؤثرات الإعلامية والسياسية والاجتماعية للهيمنة على كيان الوجود الأسرى دينياً واجتماعياً وثقافياً ونفسياً، وهي مؤتّرات أفرزتها طبيعة التحوّلات المجتمعية وتشابك علاقاتها وتركيبها المعقد، فأضحت الأسر في مرمى هذه المؤثرات لتقوم بأدوار الأبوين في التربية والتثقيف والتعليم غير المباشر، بل ربّما بشكل مباشر في كثير من الأحيان، ومن هذه المؤثرات ما تشهده الساحة الإعلامية بتنوع وسائلها ووسائطها من تحول كبير على مستوى ثقافة الاستعمال والاستغلال، فبعد أن كان المقصود من التطور التكنولوجي تقريبَ البعيد، وتيسيرَ الشديد، وتطويع المعلومات والمعارف لخدمة الإنسان فردأ وأسرة ومجتمعاً، أصبحت هذه الوسائط، وخاصة في بُعدها الشبكي ممّا يعرف اليوم بشبكات التواصل الاجتماعي، عائقًا أمام التواصل وحاجزاً أمام الاجتماع، فألقى ذلك بظلاله على كيان الأسرة وأثّر تأثيراً كبيراً في أدوارها التربوية بأبعادها المختلفة، فعوض أن تنعم الأسر بالهناء والاستقرار أضحت تشكو مهدّدات الاندثار والتفكّك أو التأزّم في حال الاستمرار(١).

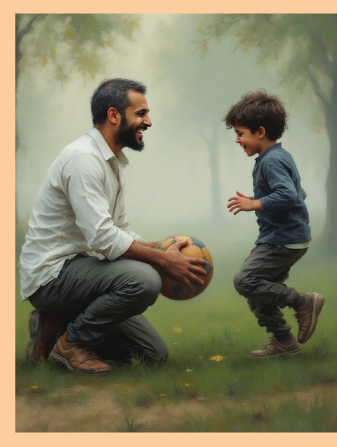
وتعد التنشئة الدينية "عملية تعلم وتعليم وتربية" وتقوم على التفاعل بين الفرد والمفاهيم والمبادئ الإسلامية، وتهدف إلى اكتساب الفرد

سلوكاً ومعايير واتجاهات اسلامية، وهناك عدد من العوامل التي تؤثر في عملية التنشئة الدينية للفرد وأهم هذه العوامل هي الثقافة الدينية لـلأسرة(٢).

إذ تُعدّ الأسرة من أهم عوامل التنشئة فهي الممثلة الأولى للثقافة وأقوى الجماعات تأثيرا في سلوك الفرد، وهي البيئة الأولى الحاضنة وتقوم بعملية التنشئة الاجتماعية وتشرف على النمو الاجتماعي للفرد وتكوين شخصيته وتوجيه سلوكه وتتشابه الأسر أو تختلف فيم بينها من حيث الأساليب السلوكية السائدة أو المقبولة في ضوء مجموعة المعايير الدينية، كما أنَّ الدين الإسلامي مرتكزاً أساسياً لتهاسك المجتمع وذلك من خلال دوره في تنظيم عملية التفاعل بين أعضاء المجتمع، إذ يتلقَّى أفرادً المجتمع الواحد أصول دينهم ويتوحدون بفكره وأساليبه وعاداته وشعائره وبهذا يمكن المحافظة على تركيب البناء الاجتماعي للمجتمع وتحقيق توازنه واستقراره، ومن أجل تحقيق تلك الأهداف السامية فقد أوكل المجتمع مهمة الحفاظ على بنائه الاجتماعي إلى الأسرة من خلال الأبوين وهنا يقع عليها العبء الأكبر في ظل الظروف والتحديات المعاصم ة (٣).

كما أنَّ للتربية الدينية هدفين أساسين: الأول هو الهدف النهائي والغائي: ويُقصد به القرب من الحقيقة المطلقة والجامعة لكل الكالات في ظل الحقيقة العبادة والعبوديَّة لله تعالى وطيّ مدارج الكال، والهدف الثاني هو الهدف المرحلي: من حيث الالتفات إلى أنَّ التنشئة الدينية تهدف إلى هداية الإنسان على صعيد ارتباطه بالله سبحانه وتعالى، ولكن هذا الهدف لا يمكن أن يتوصّل إليه دفعة واحدة بل هو بحاجة إلى مقدّمات، وإلى تمهيد تحديات العصر كثرة الخيارات، وغياب الرؤية وما ينتج عنها من عدم قدرة على الاختيار الصحيح "وكذلك سرعة إيقاع الحياة وتكاليفها، مشدّدة على أهمية" تعزيز ثقافة الاعتدال، والاختلاف في الأسرة، وتقبل الآراء المختلفة بين أفرادها، ما يدفعهم إلى مقاومة مخطّطات الغرب"، كذلك إنّ وسائل الإعلام لها دورها الكبير والفاعل في التغيير الاجتماعي والأخلاقي فإنّ العصر الذي تعيشه المجتمعات حالياً بالواقع المختلف الذي لم يتكرّر إثر سيطرة الإعلام الجديد، واجتياحه لكلّ مظاهر الحياة اليومية (٥)، لذلك فلا بد من التأكيد على ضرورة خلق وعي شامل عند الآباء والأمهات حول ضرورة اعتمادهم أساليب تربوية حديثة في تربية الأبناء والابتعاد عن الأساليب التقليدية التي أصبحت لا تتهاشى في جوانب كثيرة مع متطلبات العصر الحديث وخاصة تلك التي تستند على أسلوب الثواب والعقاب بشكل يحقق لهم التوازن النفسي والنضوج الاجتماعي، كذلك إعداد الأمهات وتدريبهن المستمر لمواجهة التحديات بمختلف أشكالها وغرس القيم الإسلامية في نفوسهن ونفوس أبنائهن وتجسيدها سلوكا حقيقياً في حياتهم اليومية، تحقيقاً للأهداف السامية للدين الإسلامي، وضرورة عمل موسوعة شاملة للردعلي كل ما يبُثُّه أعداء الإسلام عن الإسلام من أباطيل وأكاذيب، بما يتوافَّق مع تغيُّرات العصر، ولا يخالف أصول الإسلام والابتعاد عن الطرق التقليدية التي تُسْهم في تكوين عقلية لا تسهم في تقوية الهوية الإسلامية، لا يخفى بأنَّ الأسرة تمثَّل أهم نسق ومنشع اجتماعي وأساس من أجل تنشئة دينية اجتماعية والمنوط بها مسألة التنشئة والتربية والتأهيل وتساعد على تشكيل الهوية الاسلامية والثقافية للمجتمع المتميز،

الأرضية الصالحة وتهيئتها؛ ليصبح المرء مستعدًّا للوصول إليه، كما أنّ هناك أربعة أهداف مرحلية ينبغى أن يلحظها الأب أو الأم خلال أدائهما لوظائفها التربوية، الأوّل: على المستوى المعرفي والعملى: معرفةِ الله، الإيان بالتّعاليم الدِّينية، والثانى: على مستوى الاستعدادات والقابليات: تنمية قوّة العقل والفكر، معرفة النفس، تنمية روح طلب الحقيقة والفضيلة والميل لاكتساب الفضائل الأخلاقية، و الثالث: على مستوى الارتباط العملي بالقادة المعصومين عليهم السلام، و الرابع: على مستوى ارتباط الإنسان بمحيطه: من خلال التعرّف على الطبيعة والاستفادة منها بشكل صحيح، ويمكن القول إنّ للوضع الديني في الأسرةً تأثيره الكبير في تنشئة الطفل وتربيته، ذلك أن العلاقة بين أفراد الاسرة والتعاليم الإلهية تنعكس في درجة الإيمان العقائدي وأداء العبادات والتمسك بالشعائر الدينية والتحلّي بالأخلاق الحسنة في القول والفعل والأخذ بالقيم الإنسانية الفاضلة التي تدعو إلى فعل الخير وكره الشر(؛)، ومما لا يخفى بأن للأسرة وتنشئتها الدينية للأبناء الدور الكبير في مواجهة التحديات التي طرأت في العصر الحديث، كما أن قضاء أوقات مخصصة ونوعية مع الأبناء وتبادل الحوارات المباشرة معهم، تعزز فيهم التنشئة التربوية السليمة، وتجعلهم أفراداً قادرين على مواجهة المشكلات، والصعوبات والمؤثرات الخارجية، وتحصّنهم من الوقوع في براثن الإدمان، والأمراض النفسية، أو تحت طائلة الانحرافات، والانضام إلى الجماعات المتطرّفة، و في ظلّ المتغيرات المعاصرة، فإنّ من أسباب غياب الوقت النوعي للأسرة و الانشغال بوسائل التواصل الاجتماعي ودخول التقنية في حياة الأسرة كما أن من أكسر



حيث يصبح المجتمع ذا هيكلية ثقافية تعيش في دواخل الجيل القادم والشباب والناشئة وتسيطر على سلوكهم من خلال تحديد أبعاد دينية وثقافية تتحكم بتصرفاتهم وأفعالهم في مختلف الأزمنة والأمكنة (٢)، كما أنَّ المرجعية الثقافية في العالم العربي والإسلامي تواجه تحديات العولمة بشكل خطير، وهي تفتقد أبسط وسائل الدفاع عن ذاتها ألا وهو الوعي بالذات نتيجة لعدم قدرتها التنافسية مع المد الإعلامي المتلفز والمذاع والمكتوب مما يفرض على المواطن العربي والمسلم العيش بين ماض لا يستطيع الاحتفاظ به وحاضر لا يستطيع التمكن منه، كما أننا ينبغى أن نتوجه في العديد

من أبحاثنا وإصداراتنا لدراسة بنية الأسرة وكيفية صونها، فالأسر في الغرب وحتى في الشرق الأدنى في حالة انهيار أخلاقي وقيمي ومادي، مقابل الأسر الإسلامية التي ما تزال أسرًا متماسكةً إلى حدٍّ ما في مواجهة المثال الغربي للأسرة، لابد من التوعية للأسرة المسلمة المعاصرة بالمخاطر التي تواجهها قيمنا وأعرافنا وأن قيم الآخرين ومعاييرهم تتعارض معها، فمثلا، مفهوم الفردية وما يعنيه في الغرب يتعارض مع مفهوم الإيشار والتكافل الاجتماعي في حضارتنا الإسلامية، ومفهوم السعادة في الغرب لا يتجاوز السعادة الدنيوية بينها يشتمل في حضارتنا الإسلامية وديننا الحنيف على السعادة الدنيوية والأخروية(٧)، فلابد من تأهيل الهيئات التي تعنى بشؤون الأسرة وإعادة تنظيمها بالسياسات والبرامج الكفيلة بمواجهة تبعات العمليات التنموية ومظاهر العولمة، وإقامة أقسام أكاديمية في الكليات والجامعات تعنى بالدراسات الأسرية وإعداد المتخصّصين في الأسرة وتمويل البحوث الأسرية، ولابد من الأخذ بنظام التوجيه والإرشاد الأسري المجتمعي لمساعدة الأسر على حل مشكلاتها وأزماتها المختلفة (^).

١. د. شاكر مصطفى سليم. قاموس الانثروبولوجيا: ٨٢٩.

٢. بو جادو، صالح محمد على، سيكولوجية التنشئة الاجتماعية: ١٩.

٣. غيث، محمد عاطف، قاموس علم الاجتماع: ٣٩٠.

٤. على حسب الله، أصول التشريع الإسلامي: ١٥.

٥. د. أنعام جلال توفيق، التنشئة الاجتماعية للأسرة العراقية: ١٨.

٦. د. عبد الغني عهاد، سوسيولوجيا الثقافة: ١١٠-١١٦.

٧. د. إبراهيم ناصر، علم الاجتماع التربوي: ١٣١.

٨. احمد عطا عمر ومحمود محمد حمودة، تربية الطفل المسلم:



هنــاك كثــيرٌ من الشــبهات التي تُثــار بين الحــين والآخر ضد المــرأة المســلمة، والمتأمل فيهـا يلحظهـا خاويــة مــن المّضمــون الحقيقــي وإنما غايتهـا زعزعــة الثقة بــين المرأة المسلمة وعِقيدتها أو صنع حاجز نفسي بين الآخر وتعاليم العقيدة، وهي محاولات لاقت رواجاً عند بعضهم وتقبلوها تقبل المسلّمات من غير التأمل في جوهرها العلمــي أو الدوافــع الــتي ورائها، وهنا نحــاول الوقوف علــي بعض هذه الشــبهات المثارة ضد المرأة في المجتمع الإسلامي والرد عليها و منها:

### أولاً: شبهة وظيفة العمل:

قالوا: إنَّ المرأة في الإسلام لم تمارس ما يهارسه الرجل من الأعمال والوظائف، وجهذا يصبح نصف المجتمع عاط الأعن العمل، وتحل البطالة بالأمة.

والردعلي هذه الشبهة يكون بذكر الحقائق الآتية:

أ - إن دعوى منع المرأة من العمل وتعطيل نصف المجتمع، مغالطة ومكابرة، بل المرأة تعمل في بيتها، تربي أطفالها وتخدم زوجها، وهذه مسؤولية عظيمة، وما قالوه إنم ينطبق على مجتمع لا تحظى فيه المرأة بالرعاية، ولا يتحمل مسؤولية الإنفاق عليها الأب أو الزوج أو الإبن، ولا ينطبق على المجتمع الإسلامي.

ب- كيان المرأة النفسي والجسدي يخالف تكوين الرجل، فالمرأة يعتريها العذر الشرعى من حيض وحمل ونفاس، وحالات الحمل والولادة والرضاع، وما يرافق ذلك من آلام وحالات نفسية، كل ذلك يعيقها عن العمل خارج المنزل، فمن الطبيعي أن يكون لكلُّ من الرجل والمرأة عمل يناسب طبيعته، سـوى الأعـمال المشـتركة، قـال تعـالى: (وَلَيْسَ الذِّكُرُ كَالأَنْشَى) [سورة ال عمران: ٢٦].

لـذا فلننظر إلى نتائج تجربة عمـل المرأة خـارج بيتها عند بعض الدول، يقول الفيلسوف

"برانزاندرسل": (إنّ الأسرة انحلت باستخدام المرأة في الأعمال العامة، وأظهر الاختبار أن المرأة تتمرد على تقاليد الأخلاق المألوفة، وتأبى أن تظل أمينة لرجل واحد إذا تحرّرت اقتصادياً)(١). وقد أجري استفتاء عام في جميع الأوساط في الولايات المتحدة لمعرفة رأي النساء العاملات في العمل، وكانت النتيجة كالآتى:

إنَّ المرأة متعبة الآن، ويفضل ٦٥٪ من نساء أمريكا العودة إلى منازلهن، كانت المرأة تتوهّم أنّها بلغت أمنية العمل، أما اليوم - وقد أدمت عثرات الطريق قدمها واستنزفت الجهود قواها - فإنَّها تودُّ الرجوع إلى عشها، والتفرغ لأحضان فراخها(٢).

ج- إنّ الإسلام لا يمنع عمل المرأة من حيث المبدأ في المجالات التي تدعو الحاجة إليها، كالتدريس والتطبيب بشروط منها(٣):

- ١. الالتزام بالحجاب الشرعي.
- ٢. موافقة الزوج أو ولي الأمر.
- ٣. تجنب الاختلاط غير المنضبط والخلوة.
- ٤. أن لا يستغرق العمـل جهدهـا ووقتهـا في غـير

### ثانياً: شبهة حول شهادة المرأة:

ومفاد هذه الشبهة، أنَّ الإسلام انتقص من المرأة وعاملها دون الرجل فجعل شهادتها على النصف من شهادة الرجل وفي هذا هدر لإنسانيتها وكرامتها، يشيرون إلى قوله تعالى: (وَاسْتَشْهدُواْ شَهِدُواْ شَهِدُواْ شَهِدُواْ مَّن رِّجَالِكُمْ فَإِن لَمْ يَكُونَا رَجُلَيْن فَرَجُلٌ وَاهْرَأْتَانِ مِمَّن تَرْضُوْنَ مِنَ الشُّهَدَآءِ أَن تَضِلُّ إْحْدَاهُمَا فَتُذَكِّرَ إِحْدَاهُمَا الأُخْرَى) [ البقرة: ٢٨٢].

الرد: أ- موضوع الشهادة لا علاقة له بالإنسانية والكرامة، فالإسلام سوَّى بين الرجل والمرأة في هذا الجانب.

ب- إن موضوع الشهادة خاص بالأمور المالية، وإثبات الحقوق، والجنايات، وهذا كله ليس من اختصاص المرأة، ولا من ضمن اهتهاماتها، فهي تنسى هذه الأمور، ولا تلقي لها بالاً، ولذلك جاء التعليل في الآية: (أن تَضِلَّ إْحْدَاهُمَا فَتُدَكِّرَ إِحْدَاهُمَا اللَّخْرَى) [ البقرة: ٢٨٢].

ج- كما أن المرأة عاطفيه بطبعها، فقد تتأثر بالموقف أو تتأثر بالمشهود له أو عليه، ذكراً كان أو أنثى، فينعكس ذلك على شهادتها.

د- ومما يدلُّ على أن شهادتها لا علاقة لها بالإنسانية ولا بالانتقاص من كرامتها وقدرها، هو أن الإسلام قبل شهادتها وحدها فيها يخص النساء، ومما يطلعن عليه دون الرجال غالباً، فتقبل بهذا شهادتها وحدها في إثبات الولادة، وفي الثيوبة والبكارة، وفي الرضاع ونحوها(1).

#### ثالثاً: شبهة الديّة:

قال أصحاب الشبهة: تقولون إنّ الإسلام سوّى بين الرجل والمرأة، في حين نرى أن ديّة المرأة على النصف من دية الرجل، فهذا فيه تناقض من جهة، كما أن فيه إهداراً لمنزلة المرأة وكرامتها من جهة أخرى.

الرد: قد سوَّى الإسلام بين الرجل والمرأة

في الكرامة والإنسانية، فها في ذلك سواء، ولهذا في حال الاعتداء على النفس عمداً يقتل القاتل بالمقتول، سواء أكان القاتل رجلاً أو إمرأة، أو المقتول رجلاً أو إمرأة. قال تعالى: (وَكَتَبْنَا عَلَيْهِمْ فِيهَا أَنَّ النَّفْسَ بِالنَّفْسِ وَالْعَيْنَ بِالْعَيْنِ وَالأَنْفَ بِاللَّمْنُ وَالْخُرُوحَ بِاللَّانِ فَ اللَّاسِّقُ بِاللَّمِيْنَ وَاللَّمْنُ وَاللَّمْنُ وَاللَّمْنُ وَاللَّمْنُ وَاللَّمْنَ وَاللَّمْنَ وَاللَّمْنَ وَاللَّمْنَ وَاللَّمْنَ وَاللَّمْنُ وَاللَّمْنَ وَالْمَتْنَ وَالْمُعْمُ وَاللَّمْنَ وَالْمُعْنَا فَالْمَانِيْنَ وَاللَّمْنَ وَالْمُعْنَا وَاللَّمْنَ وَالْمُعْنَا وَالْمُعْنَانِ وَالْمُعْنَالِمُ وَالْمُعْمَانِ وَالْمُعْنَا وَالْمُعْمَانِ وَالْمُعْنَا وَالْمُعْمَانِ وَالْمُعْمَانِ وَالْمُعْمَانِ وَالْمُعْمَانِ وَالْمُعْمَانِ وَالْمُعْمِانِ وَالْمَانِيْنَالِيْسَانَ وَالْمُعْمَانِ وَالْمُعْمَانِ وَالْمُعِلَى وَالْمُعْمَانِ وَالْمَانِيْنَ وَالْمَانِيْنَا وَالْمَانِهُ وَالْمُعْمِيْنَالِمُ وَالْمَانِيْنَ وَالْمَانِهِ وَالْمَانِيْنِ وَالْمَانِيْنَ وَلَالْمَانِهُ وَالْمَانِيْنَ وَالْمَانِيْنَا وَالْمَانِيْنَ وَالْمَانِونِ وَالْمَانِولَا وَالْمَانِولِولَا وَالْمَانِيْنَ وَلِمَانِهِ وَالْمَانِيْنَالِمُونَ وَالْمَانِونِ وَالْمَانِونَ وَالْمَانِيْنَالِمُ وَالْمَانِونِ وَالْمَانِونَ وَالْمَانِيْنَالِمُونَا

أ- في حال قتل الخطأ ونحوه، أو تنازل ولي المقتول عمداً عن القصاص، وقبوله الدية، فتكون حينئذ دية الرجل (٥)، لا لأن إنسانيتها غير إنسانية الرجل، وإنها تكون الدية هنا تعويضاً للضرر الذي ألمَّ بأسرة المقتول والحسارة التي حلّت بها، فخسارة الأولاد، والزوجة بفقد الأب المكلّف بالإنفاق عليهم وتعليمهم، غير خسارة الزوج والأبناء بفقد زوجته وأم أبنائه، التي لم تكلف بالإنفاق على نفسها ولا على غيرها – غالباً لم تكلف بالإنفاق على نفسها ولا على غيرها – غالباً وفي الحالة الأولى الحسارة المعنوية لا تعوّض الثانية خسارة معنوية، والحسارة المعنوية لا تعوّض الله الله والى .

ج- تكون دية المرأة- أحياناً- مساوية لدية الرجل، بل هناك من يقول بتساوي دية الرجل والمرأة في جميع الأحوال، وعلى كل حال فإن الدية وتنصيفها، لا علاقة له بإنسانية المرأة، ولا ينتقص ذلك من كرامتها-على ما مرَّ-.

١. كرد على، الإسلام والحضارة العربية، ٢/ ٩٢.

٢. المصدر نفسه.

٣. ظ: د. محمد كاظم الفتلاوي، المجتمع الاسلامي المعاصر، ص٧٧٧.

ظ: باقر شريف القرشي، المرأة في رحاب الإسلام، ص ٧٤.

٥. الكليني، الكافي، ٧/ ٢٩٩.

# شــؤون دولية

م.م يحيى محمد مانع الربيعي جامعة الكوفة/ كلية الآداب ■ في عالم مليء بالأكاذيب: كيف تؤثر الأخبار الزائفة على مجتمعاتنا؟

أ.م.د. حسين عبد الحسن مويح كلية العلوم السياسية - جامعة ميسان مفهوم القوة الناعمة
 وأدوات تأثيرها

# في عالم مليء بالأكاذيب: كيف تؤثر الأخبار الزائفة على مجتمعاتنا؟

م.م يحيى محمد مانع الربيعي جامعة الكوفة/ كلية الآداب



في العصر الرقمي الذي نعيشه السيوم، أصبحت الأخبار الزائفة واحدة من الظواهر الأكثر تأثيرًا وسرعة في الانتشار، وباتت هذه الأخبار تُشكل عديًا مهماً للمجتمعات والأفراد على حد سواء، ولكن ما التأثير الفعلي للأخبار الزائفة على المجتمعات في هذا العالم الذي يبدو مزدما بالمعلومات المتضاربة والأكاذيب؟

#### أولاً - خلق بيئة من عدم الثقة

الأخبار الزائفة تسهم بشكل كبير في تقويض ثقة المواطنين في وسائل الإعلام والمؤسسات الرسمية، عندما تتكرر المعلومات المغلوطة وتنتشر، يجد الأفراد صعوبة في التفريق بين الحقائق والأكاذيب، مما يؤدي إلى تآكل الثقة بالمصادر الإعلامية وحتى بالحكومات، هذا الوضع يفتح المجال أمام انتشار الشائعات والمعلومات غير الموثوقة، مما يزيد من حالة الشك والريبة في كل ما يتم تداوله(١).

#### ثانياً - التأثير على القرارات السياسية والاجتماعية

الأخبار الزائفة لا تؤثر فقط على الرأى العام، بل لديها القدرة على التأثير في القرارات السياسية والاجتماعية الكرى. فمثلاً، يمكن للأخبار الزائفة أن تؤدى إلى اتخاذ قرارات انتخابية خاطئة، أو حتى إلى تأجيج الصراعات الاجتماعية بين فئات المجتمع المختلفة، وقد رأينا أمثلة على ذلك في دول متعددة شهدت حملات تضليل إعلامي تهدف إلى التأثير على نتائج الانتخابات أو إثارة الفتنة بين الطو ائف.

#### ثالثاً- التحريض على العنف والكراهية

غالبًا ما تستعمل الأخبار الزائفة كأداة لنشر الكراهية والتحريض على العنف ضد فئات معينة من المجتمع، قد يتم نشر معلومات كاذبة تهدف إلى تشويه صورة جماعة معينة أو فرد معين،

مما يؤدي إلى تعزيز التفرقة العرقية أو الدينية أو الثقافية. هذه المعلومات المغلوطة يمكن أن تؤدى إلى أعمال عنف أو حتى جرائم كراهية(٢).



#### رابعاً- التأثير على الصحة العامة

من أخطر مجالات تأثير الأخبار الزائفة هو مجال الصحة العامة، مع انتشار جائحة كورونا، شهدنا انتشارًا واسعًا للمعلومات المغلوطة حول الفيروس وطرق الوقاية والعلاج، هذه الأخبار الزائفة تسببت في تضليل الكثيرين، مما أدى إلى اتخاذ قرارات صحية خاطئة مثل الامتناع عن التطعيم أو اتباع علاجات غير مثبتة علميًا، وهو ما أدى إلى مضاعفات خطيرة على الصحة العامة.

#### خامساً- تأثير اقتصادي سلبي

بجانب التأثير الاجتماعي والسياسي، يمكن أن تؤدي الأخبار الزائفة إلى تأثيرات اقتصادية سلبية، على سبيل المثال، قد تنتشر أخبار زائفة حول إفلاس شركة معينة أو انخفاض قيمة عملة ما، مما يؤدي إلى ذعر مالي غير مبرر يُحدث اضطرابات في الأسواق المالية ويؤثر على الاقتصاد بشكل عام.

#### سادساً- استقطاب المجتمع

الأخبار الزائفة غالبًا ما تؤدي إلى استقطاب المجتمع وتقسيمه إلى معسكرات متعارضة، يتم تداول هذه الأخبار بشكل متحيز لتعزيز وجهات نظر معينة أو لتأجيج الصراعات بين الأطراف المختلفة، مع مرور الوقت، يصبح النقاش المجتمعي أكثر حدة، وينحسر الحوار العقلاني، مما يزيد من حالة الانقسام والاستقطاب(٣).

#### سابعاً- تحديات مواجهتها

لمواجهة هذه الظاهرة المتنامية، يجب تعزيز الوعى الإعلامي لدى الأفراد وتعليمهم كيفية التحقق من المعلومات من مصادر موثوقة قبل تصديقها أو نشرها. كم أن على الحكومات والمؤسسات الإعلامية تحمل مسؤولية أكبر في مكافحة الأخبار الزائفة من خلال تطوير تقنيات للتحقق من صحة المعلومات وتوعية الجمهور(١٠).

في نهاية مقالنا هذا لابد من توضيح اننا نعيش في عالم مليء بالأكاذيب والمعلومات المغلوطة، تعد الأخبار الزائفة فيه تهديدًا حقيقيًا للمجتمعات، فهى لا تقتصر على إحداث تأثيرات سلبية على الأفراد فحسب، بل تمتد لتشمل تأثيرات أوسع على النسيج الاجتماعي والسياسي والاقتصادي، من الضروري أن تتكاتف الجهود لمكافحة هذه الظاهرة من خلال تعزيز التربية الإعلامية، ودعم الصحافة النزيهة، وتطوير تقنيات للتحقق من المعلومات، لضان أن يبقى الحوار المجتمعي قائلًا على حقائق وليس على أكاذيب.

١. كوفاك، بيل، دونالـد ريـوردان، حـرب الحقائـق: اعـلام القوة في عصر الاخبار الزائفة، كتاب الكتروني: ٥١ ٢. نيكو لاس، كاترينا، الاخبار الزائفة صناعة الاكاذيب في عصر المعلومات:١٠١.

٣. نيكولاس، المصدر نفسه: ١٠٥ ٤. كوفاك وآخرون، المصدر السابق:٦٢

# مفهوم القوة الناعمة وأدوات تأثيرها

أ.م.د. حسين عبد الحسن مويح كلية العلوم السياسية - جامعة ميسان



يعود مصطلح القوة الناعمة (Soft Power) إلى أستاذ العلاقات الدولية الأمريكي جوزيف س. ناي Joseph S. Nye) الذي قام بتطويره في كتابي "ملزمون بالقيادة (bound to lead) الذي أصدره عام ١٩٩٠، ثم عاود الستخدامه في كتابه "مفارقة القوة الأمريكية (power) عام ٢٠٠٢، ويستدعي مصطلح القوة الناعمة بشكل تلقائي نقيضه القوة الصلبة أو القاسية أو الخشنة.



وقد عرّف جوزيف ناي، مفهوم القوة الناعمة أنه "سلاح مؤثر يسعى إلى تحقيق الأهداف عن طريق الجاذبية بدلاً من الإرغام، أو دفع الأموال". إنها في جوهرها قدرة أمة معينة على التأثير في أمم أخرى وتوجيه خياراتها العامة؛ وذلك استناداً إلى جاذبية نظامها الاجتماعي والثقافي ومنظومة قيمها ومؤسساتها بدلأ من الاعتباد على الإكراه أو التهديد، وهذه الجاذبية يمكن نشرها بطرق شتى: الثقافة الشعبية، الدبلو ماسية الخاصة والعامة، المنظات الدولية غير الربحية، مؤسسات المجتمع المدني، مجمل الشركات والمؤسسات التجارية العاملة(١).

#### معايير جديدة وعناصر في العلاقات الدولية:

بعدانهيار الاتحاد السوفياتي وبروز الأحادية القطبية من جهة، وبداية عصر العولمة والتبادل الاقتصادي الكبير القائم على الاعتماد المتبادل والمعقد بين الدول من جهة أخرى. تضاءل تأثير القوة العسكرية أو التهديد باستخدامها، نتيجة بروز القوة الاقتصادية التي أصبحت هي المعيار الأساس للعلاقات بين الدول. وفي المرحلة التي أعقبت الحرب الباردة، بدأ معها المفكرون والكتّاب يفهمون القوة من ناحية ما تمثله من قدرة سيطرة على النتائج. أما في فترة التسعينيات، ومع نهاية الحرب الباردة، أصبحت الولايات المتحدة الأميركية مركزاً أحادي القطب، بدأ المنظرون الأميركيون خاصة في طرح مفاهيم جديدة ومختلفة للقوة، تبلورت في ما بعد بالقوة

الناعمة. وقد فرض هذا النوع من القوة نفسه وأضحى من أهم العناصر التي تعتمدها الدول في برامجها وتعتمد عليها في سياق عملها السياسي والدبلوماسي(٢).

#### فوارق القوتين:

وتختلف القوة الناعمة عن القوة الصلبة المادية، والمعنى واضح فاعتماد الدول على القوة الناعمة يتمثل في الهيئات والمؤسسات غير الحكومية، مثل الشركات المتعددة الجنسيات ومنظات المجتمع المدني، بينا استخدام القوة الصلبة يتم بالاعتماد على كل عناصر القوة المادية الموجودة داخل الدول لفرض النفوذ والوصول إلى الغايات والأهداف المنشودة (٣).

يُعدّ عامل الوقت جانبا مها للغايسة لاستمرارية القوة الناعمة، ويبدو أن توليد الطاقة الصلبة يتطلب وقتاً أقل بكثر، حيث أن مواردها ملموسة. في المقابل، يستغرق بناء القوة الناعمة وقتـاً طويـلاً نسبياً حيـث تتطـور مواردهـا غــر الملموسة على مدة طويلة من الزمن. وبالمثل، يختلف البعد الزمنى لاكتساب القوة الصلبة واستراتيجيات القوة الناعمة: في حين أن الإكراه العسكري أو الاقتصادي يميل إلى نتيجة فورية ولكن قصيرة المدى، فإن الجللب والإقناع يميلان إلى إحداث تغيير طويل الأجل. يرجع هذا إلى جانب متأصل في المفهوم: نظراً لأن القوة الصلبة تجبر المرء على التصرف بطريقة مختلفة عن سلوكه المعتاد، فإن المرء يفعل ذلك بشكل لا إرادي. على العكس من ذلك، فإن القوة الناعمة تغير موقف المرء تجاه الغاية المتمثلة في أن المرء يتصرف طواعية بطريقة مختلفة عن سلوكه المعتادة. وتعتمد القوة الناعمة على مجموعة موارد مهمة أبرزها ٥:

١- الثقافة التي تسهم بشكل أساس في عملية جنب الآخرين.

٢- القيم السياسية عندما يتصرّف الفاعل السياسي وفقاً لها في الداخل والخيارج معاً.
 ٣- السياسات الخارجية بخاصة عندما بنظر إليها الآخرون على أنها شرعية وأخلاقية.

يستند مفه وم القوة الناعمة إلى التأثير الذي يتم تحقيقه من خلال استخدام القيم والأفكار والمارسة الصحيحة للموروث الثقافي الذي له جاذبية كبيرة، فهي أقل تكلفة بكثير من القوة الصلبة المتمثلة بالقوة العسكرية والاقتصادية، وفي كثير من الأحيان يبدو أنّ القوة العسكرية تفشل كأداة للسياسة، كما أن الكثير من الأزمات الدولية تستدعي استخدام وسائل أقل تكلفة وضررًا للوصول إلى نتائج مرضية لجميع الأطراف وبطرائق يمكن القول عنها إنّها أقرب ما يكون للدبلوماسية (١).

#### خطط استراتيجية:

وفي إشارة للبعد الثقافي لمفهوم القوة الناعمة ذهب وزير الخارجية الأسبق (كولن باول) "لا أستطيع أن أفكر في رصيد لبلدنا أثمن من

صداقة قادة عالم المستقبل الذين تلقوا تعليمهم هنا". ذلك أن الطلبة الدوليين يعودون إلى أوطانهم في العادة بتقدير أكبر للقيم والمؤسسات الأمريكية، وكها هو وارد في تقرير لمجموعة تعليمية دولية فإن: ملايين الناس الذين درسوا في الولايات المتحدة على مدى سنوات يشكلون خزانا رائعا للنوايا الحسنة تجاه بلدنا". وكثير من هؤلاء الطلبة السابقين كها يقول جوزيف ناي ينتهي بهم الأمر إلى احتلال مراكز يستطيعون من خلالها التأثير على نتائج السياسة التي هي مهمة للأمريكيين (٧).

وتعد الوسائل السياسية من أهم وسائل وأدوات القوة الناعمة التي تم اعتهادها من قبل القوى الكبرى وخصوصا الولايات المتحدة الامريكية تحت ذرائع مختلفة منها نشر الديمقراطية ومواجهة الارهاب، فبعد أحداث ١١ أيلول عام ٢٠٠١ تم الترويج المقولة (الغياب الديمقراطي) الذي يشير إلى أنّ الدول العربية والاسلامية غير قادرة على تطبيق الديمقراطية وهذا كان أحد عوامل بروز ظاهرة الأرهاب(١٠).

وفي هذا السياق فإنّ الحرب التي شنتها الولايات المتحدة الأميركية على العراق ورغم مظاهرها العسكرية وقوتها الصلبة المباشرة، إلا أنّ لم تخض فقط بهذا الشكل، بل ارتكزت أيضاً على القوة الناعمة، وهذا الأمر عبرّ عنه وزير خارجية الولايات المتحدة الأميركية الأسبق كولن باول في العام ٢٠٠٣، في ردّه على سؤال عن سبب تركيز أميركا على قوتها الصلبة فقط، بدلاً من قوتها الناعمة، مشيراً بوضوح إلى مدى

اهتمام الولايات المتحدة الأميركية بالقوة الناعمة واعتهادها عليها (٩).

وقد اقتنعت الاستراتيجية الأمريكية أن النصر في ميدان الحرب ليس كافيا ولن يضمن أمن أمريكا ولن ينهى التهديدات الإرهابية التي تتربص بها، بل على العكس، حذرت العديد من الأصوات، ومنها شخصيات تنتمي إلى المدرسة الواقعية التي لا تهادن في السياسة الخارجية، من أن الاستعراض العسكري الأمريكي وإن حقق لأمريكا أهداف فورية ميدانية مهمة، يخلق أجيالا جديدة من الناقمين على أمريكا في مجال جغرافي واسع، ويغذي احتياطي الكراهية الموجه صوب سياسات واشنطن.من هنا انصبت جهود صناع الدبلوماسية العامة تجاه المنطقة على فتح مداخل جديدة لتحسين صورة أمريكا وترويج قيمها، من جهة، وتعزيز الضغوط "الناعمة"من أجل إحداث تغييرات جذرية على المنظومة التعليمية والدينية والفكرية التي تخصب في نظر واشنطن مشاعر الصدام والكراهية تجاه القوة العظمي (١٠٠).

#### الإعلام... سلاح من نوع آخر:

ومن أدوات القوة الناعمة الأخرى والمؤثرة هي وسائل الإعلام التي تعتمد على الاستحواذ، والإقناع، والتنوع، والتكرار، والجاذبية، والإبهار والانفتاح، وتلبية متطلبات المتلقي، والتسلل إلى حياتنا، ومواكبة الأحـداث الجاريـة، ومؤخـراً قدرتها على التواصل مع المتلقى سواء أكان من خلال مواقع الويب أو غيرها من الوسائل المتبعة

في ذلك المجال، حيث تقنع وسائل الإعلام الجمهور بقبول وجهة نظر معينة من خلال إقناع المتلقى بأنها تمثّل الرأي العام، ووصفه على سبيل المثال بأنه «موقف وطني» أو «شعور عام» أو «يدعمه معظم الناس» ومن خلال استخدام التقاليد الاجتماعية للادعاء بأن الآراء الأخرى منحرفة ومتناقضة مع تقاليد المجتمع، أو من خلال تقديم تفسيرات قانونية وفقهية لجعل أفعال وأنشطة من لديهم آراء مختلفة تنحرف عن القانون، حتى لو كانت هذه التفسيرات غير إسلامية ولا تقبلها مجتمعاتنا العربية(١١).

وقد مكّنت الثورة الرقمية المعلومات من الانتشار على نطاق أوسع وبسرعة أكبر من ذي قبل، ويحذّر جوزيف ناى من أنّ القوّة الناعمة أصبحت أكثر أهمية من أي وقت مضي، ففي كتاباته الرائدة السابقة، وضع ناي مصطلح "القوّة الناعمة" ليصف بُعداً جديداً للقوّة يتجاوز القوّتين الاقتصادية أو العسكرية، حيث تشير القوّة الناعمة إلى قدرة بلد معيّن على فرض أجندته في مضار السياسة العالمية واجتذاب الدول الأخرى نحوها، لكن مع تضخم ما يعرف بـ "مفارقة الوفرة" الناشئة بسبب الإنترنت، أصبح سر المقدرة على تشكيل الرأي العام، وهو العنصر الأساس في تشكيل القوة الناعمة. ففي عصر المعلومات العالمي اليوم، فإنّ النصر لا يعتمد أحيانا على جيش من ينتصر ، وإنها قصّة من هي التي تسود. فالسردية الجيّدة تحفّر الناس وتشد اهتمامهم، وللقلوب والعقول دور مهم. كما أنَّ للقدرات العسكرية أهميتها هي الأخرى،



لكنّها غير كافية، لذا يجب على الحكومات الناجحة الاستثمار في جميع أبعاد القوّة الناعمة لغرض التأثير في الآخرين للحصول على ما تريد(١٢).

١. حسام الدين في الضرب حول مفهوم القوق الناعم، ٢/ ٥/ ٢٠٢٣.

نضال صافي، مفهوم القوّة الناعمة... كيف نشأ؟،
 ٢٠٢٣.

٣. ايهاب ابراهيم السيد، القوة الناعمة و آليات استخدام
 التعليم كقوة ناعمة، ٩٠ / ٢ / ٢٠ / ٢٠.

٤. حسام الدين فياض، مصدر سابق.

٥. نضال صافي، مصدر سابق.

آ. سلار سعد محمد، توظيف القوة الناعمة في السياسة الخارجية العراقية بعد عام ٢٠٠٥، رسالة ماجستير غير منشورة، كلية القانون والعلوم السياسية/ الجامعة العراقية، بغداد، ٢٠٢٢، ص١١.

Birgit Schaebler and Leif Stenberg, 10 .V Globalization and the Muslim World, ,Syracuse University Press, United States \$\xi\$.P .\tag{Y} \cdot\tag{Y} \cdot\tag{S}

٨. اياد خلف عمر، استراتيجية القوة الناعمة ودورها في تنفيذ اهداف السياسة الخارجية الامريكية في المنطقة العربية،
 كلية الآداب/ جامعة الشرق الاوسط، الاردن، ٢٠١٦، صص ٧٧-٧٧.

٩. نضال صافي، مصدر سابق.

١٠. الثقافة والقوة الناعمة. حروب الأفكار في السياسة الخارجية، ٢٠٢٥ / ٢٠٢٣.

العيان بن احمد العيد، الاعلام والقوة الناعمة، ٥٦/ ٢/ ٢٠٢٣.

١٢. جوزيف إس. ناي، القوّة الناعمة ومستقبل القوّة في العصر الرقمي، ٢٠٢٣/٦/٢.

### الشرق والغرب

أ.زهرة خروبي- لبنان الجامعة اللبنانية • نظرية الخلاص عند الحضارات والأمم وصولاً إلى المهدي المخلّص عند المسلمين

أ. نور رضا- لبنان

■ تجلِّيات هيمنة الغرب على الأنظمة في بلدان العالم(النظامان التربوي والاقتصادي في لبنان مثالاً)

# نظرية الخلاص عند الحضارات والأمم وصولاً إلى المهدي المخلص عند المسلمين المسلمين

أ.زهرة خروبي لبنان الجامعة اللبنانية



يتسم العالم اليوم بالتعدد الثقافي والديني، ويعد مفهوم المخلص المنتظر مجالاً تفاعلياً بين الموروثات الروحية والطقوس الدينية في الثقافات المختلف ,و يُنظر إلى هذا المفهوم بترقب وتوقّع في العديد من المجتمعات، له القدرة على إثراء الفهم وتجديد التفسيرات الروحية والدينية، مع ذلك فإن هذا التفاعل قد يؤدي أيضا إلى تباينات التفاعل قد يؤدي أيضا إلى تباينات أن يثير تساؤلات حول كيفية تعزيز ألفهم والاحترام المتبادل بين الثقافات المختلفة حول هذا المفهوم.

في السياق نفسه فإنَّ للتوقعات الدينية أشراً حيويًا في بناء الهوية الدينية والثقافية للمجتمعات المؤمنة بالمخلص المنتظر، حيث تُعزز هذه التوقعات الانتماء الديني وتعمِّق الالتزام بالمبادئ الأخلاقية. ومع ذلك، فإن هذه التوقعات قد تشكل أيضًا تحديًا في سياق التفاعل الثقافي، حيث قد تؤدي إلى تصادمات في التفسيرات والتطبيقات الدينية بين مختلف الجماعات الدينية.



يثير مفهوم المخلص المنتظر تساؤلات مهمة حول أثره كبداية انطلاق للتعاون البيني بين الثقافات والأديان. يمكن أن يكون هذا المفهوم محفِّزًا للتفاهم والتعاون على أساس القيم المشتركة، ولكن في الوقت نفسه، فإن التفاوت في التفسيرات والمارسات قد تؤدي إلى صراعات وانقسامات بين الجماعات المؤمنة بفكرة المنقذ، مما يبرز الحاجة إلى إدارة الاختلافات بحكمة وفهم

#### من هنا نستطيع طرح التساؤلات الآتية:

١- كيف يتفاعـل مفهـوم المخلّـص المنتظـر مـع التقاليد الروحية والطقوس الدينية في الثقافات المختلفة؟

٢- ما أثر التوقعات الدينية في بناء الهوية الدينية والثقافية للمجتمعات التي تنتظر المخلّص المنتظر ؟

٣- هـل يمكـن أن يكـون مفهـوم المخلّـص المنتظّر مجالاً للتعاون البيني بين الثقافات والاديان، أم مجالاً للصراعات والانقسامات؟

ومن خلال التساؤلات في أعلاه، نطرح الفرضيات الآتية؟

أ. يمكن أن يؤدي التفاعل مع التقاليد والطقوس إلى تجديد الفهم وتفسيرات جديدة حول المخلِّص المنتظر في الثقافات المختلفة، مما يعزز الاحترام المتبادل بين الثقافات

ب. التوقعات بالمخلص المنتظر تعزز الانتهاء الديني والثقافي، وتعمق الالتزام بالمبادئ الدينية والأخلاقية في المجتمعات المؤمنة

ج. يمكن أن يكون المفهوم محفزًا للتعاون والتفاهم بين الثقافات والأديان على أساس القيم المشتركة، ولكن قد يؤدي أيضًا إلى صراعات نتيجة للتباينات في التفسيرات والمارسات.

#### مفهوم الخلاص وتاريخيته:

تعد نظرية الخلاص أو المخلص من المفاهيم المهمة التي تناوتلها حضارات متعددة وديانات مختلفة عبر التاريخ. في هذا السياق سنراجع مفهوم الخلاص في بعض الحضارات والأمم، وصولاً إلى المهدي المنتظر عند المسلمين.

#### في الحضارات القديمة

#### الحضارة المصرية القديمة:

كان الخلاص مرتبطاً بالعالم الآخر وحياة ما بعد الموت. اعتقد المصريون القدماء ان الروح يجب ان تمر بمجموعة من الامتحانات، وان النجاح فيها يؤدي الى الحياة الابدية في الجنة.

#### الحضارة اليونانية والرومانية:

تضمنت الأساطير اليونانية والرومانية فكرة الخلاص من خلال الأبطال الذين ينقذون البشرية من المخاطر الكبرى. الأبطال مثل هرقل، أوديسيوس كانوا يمثلون رموزاً للخلاص.

#### الحضارة الهندية:

في الهندوسية والبوذية، يرتبط الخلاص بفكرة التحرر من دورة التناسخ والوصول الى حالة من النرفانا "التنوير" او موكشا "التحرر".

#### في الاديان السماوية

#### اليهودية:

تنتظر اليهودية قدوم المشيح (المسيح) الذي سيجلي الخلاص لشعب اسرائيل، ويعيد بناء الهيكل في القدس ويؤسس عصر السلام والعدالة.

#### المسحبة:

يرتبط الخلاص في المسيحية بالمسيح يسوع، الذي يعد المنقذ والفادي للبشرية من الخطايا. يؤمن المسيحيون بأن المسيح قد ضحّى بنفسه ليخلص البشر، وأنَّ الامان به يضمن الحياة الأبدية.

#### الاسلام

#### الخلاص في الاسلام:

يرتبط مفهوم الخلاص في الاسلام بالايهان بالله والعمل الصالح. ويؤمن المسلمون بأنَّ الله هو الغفور الرحيم، وأنَّ التوبة الخالصة والعمل الصالح يقودان الى الجنة.

#### المهدي المنتظر في الاسلام: الصفات والخصائص:

في العقيدة الاسلامية عامة و في المذهب الشيعي الاثني عشري خاصة، يعد المهدي المنتظر هو المخلّص الذي سيظهر في آخر الزمن ليملأ الارض قسطاً وعدلا بعد أنْ تملأ ظلما وجورا. والإمام المهدي أحد ائمة أهل البيت عليهم السلام، وسيكون له دور حاسم في توجيه الأمة الاسلامية

وإقامة العدل والقسط. والجدير بالذكر أن الإمام المهدي عجل الله فرجه، ولد سنة ٥٥١هـ، وله غيبتان صغرى وكبرى.

#### الأُثر والأهمية:

يعتقد المسلمون أنَّ ظهور المهدي سيكون إيذاناً ببدء نهاية الزمان حيث سيحارب الظلم والفساد ويؤسس لحقبة جديدة يسودها العدل والإيهان.

يعد الإمام المهدي شخصية محورية في المذهب السني، لكنه ليس بالقدر نفسه من المركزية والقيادة كما هو عند المذهب الشيعي.

#### تأثير مفهوم الخلاص:

#### التأثير الاجتماعي والسياسي:

أثّر مفهوم الخلاص بشكل كبير على الثقافة والسياسة عبر العصور، حيث استخدم كأداة لتحقيق الوحدة والإلهام في الأزمات.

وفي الأديان المختلفة أعطى الأمل للناس بمستقبل أفضل وعزز قيم العدل والسلام.

#### خلاصة واستنتاج:

بعد استعراضنا لفكرة الخلاص عبر مختلف الحضارات والأديان وصولاً إلى مفهوم المهدي المنتظر في الإسلام، تبيّن لنا أنّ هذه الفكرة عميقة في التاريخ، وموجودة لدى كل المعتقدات الأرضية (الوضعية) والساوية، وهي ملازمة للبشرية ولايديولوجيات مختلفة، ولها تداعيات إيجابية لدى الشعوب من حيث بثّ الأمل.

### تجلّيات هيمنة الغرب على الأنظمة في بلدان العالم النظامان التربوي والاقتصادي في لبنان مثالاً

أ. نور رضا- لبنان



في عالمنا المعاصر، تتداخل قضايا الهيمنة والتنمية والحداثة بطرق معقدة تؤثر على مسار الدول النامية ومستقبلها إذ. يمكن للهيمنة الغربية، سواء أكانت عبر العولمة أم عبر السياسات الاقتصادية، أن تسهم في تعزيز بعض جوانب التنمية والحداثة، من خلال نقل التكنولوجيا والمعرفة والخبرات. إلا أنّ هذا التأثير قديأتي بتكلفة كبيرة تتمثل في تكريس التبعية واللامساواة.

من جهة أخرى تواجه الدول النامية تحديًا كبيرًا في تحقيق التوازن بين الإفادة من هذه الخبرات الغربية والحفاظ على هويتها الثقافية والاجتهاعية. ويتطلب ذلك نهجًا حذرًا واستراتيجيات مدروسة لضهان ألا تؤدي عملية التنمية إلى تآكل القيم الثقافية أو زيادة الفجوات الاجتهاعية والاقتصادية.

وفي هذا السياق، تشار تساؤلات حول فاعلية السياسات الاقتصادية الحالية في تعزيز رفاهية الشعوب. وهل يمكن للعولمة أن توفر فرصًا حقيقية للتقدم الاقتصادي، أم أنها تعمق الفجوات الاجتماعية والاقتصادية وتزيد من التبعية الاقتصادية للدول النامية؟ تظل هذه التساؤلات محورًا رئيساً للدراسة والبحث لفهم الديناميات المعقدة التي تربط بين الهيمنة، والتنمية، والموية الثقافية في سياق العولمة المعاصرة..

مما سبق نطرح التساؤلات الآتية، للإجابة عليها.

١ - هـل تسهم الهيمنة في تعزيز التنمية والحداثة ام
 انها تكرس التبعية واللامساواة؟

٢- كيف يمكن للدول النامية أن تتوازن بين الاستفادة من الخبرات الغربية والمحافظة على هويتها الثقافية والاجتماعية؟

٣- هل تعزز السياسات الاقتصادية التقدم والرفاهية أم انها تعمق الفجوات الاجتماعية والاقتصادية؟

وينبثق عن تلك التساؤلات الفرضيات الآتية، بغية التأكد من صحتها أو عدمه.

١. تسهم الهيمنة الغربية في تعزيز التنمية والحداثة في بعض الجوانب، لكنها تكرس التبعية واللامساواة في جوانب اخرى.

 الاستفادة من الخبرات الغربية يمكن ان تتم بشكل متوازن بحيث تحافظ الدول النامية على هويتها الثقافية والاجتماعية، وتحقق في الوقت نفسه تقدما اقتصاديا ملحوظاً.

٣. السياسات الاقتصادية مثل العولمة تعمق الفجوة الاقتصادية بين الدول النامية، مما يؤدي الى

زيادة التبعية الاقتصادية واللامساواة الاجتماعية .

#### تجليّات هيمنة الغرب على الأنظمة في العالم

تتجلّى هيمنة الغرب على الأنظمة في بلدان العالم، بها في ذلك النظامين الاقتصادي والتربوي، من خلال وسائل متعددة واستراتيجيات.

#### في النظام الاقتصادي

المساعدات والقروض الدولية: تعتمد العديد من الدول على المساعدات والقروض من المؤسسات المالية الدولية مثل صندوق النقد الدولي والبنك الدولي. وهذه المؤسسات غالبا ما تفرض شروطا اقتصادية صارمة تتاشى مع السياسات الاقتصادية الغربية.

الاستثهارات الاجنبية المبساشرة: تستثمر الشركات الغربية الكبرى في قطاعات حيوية مثل الطاقة، البنى التحتية، الصناعات الثقيلة. هذا يمكن أنْ يخلق نوعاً من التبعية الاقتصادية للدول المضفة.

التجارة الدولية: الاتفاقيات التجارية والاقليمية غالبا ما تصب في مصلحة الدول الغربية، مما يؤثر على توازن التجارة العالمية لصالحها.

العولمة والسياسات النيوليبرالية: فرض السياسات النيوليبرالية مثل الخصخصة، تقليل الدعم الحكومي، وتحرير الاسواق، التي يمكن ان تؤدي الى تعزيز الهيمنة الاقتصادية الغربية.

الاتفاقيات التجارية غير المتكافئة: تفرض الدول الغربية شروطا تجارية تفضل منتجاها وتفرض رسوما أو حصصا على صادرات الدول النامية، مما يؤدي الى عدم التوازن في التجارة الدولية.

الشركات متعددة الجنسيات: تمتلك الشركات المتعددة الجنسيات الغربية تأثيراً كبيراً

على الاقتصاديات المحلية من خلال السيطرة على القطاعات الحيوية مثل الطاقة، الزراعة، التكنولوجيا.

السيطرة على الموارد الطبيعية: من خلال الاستثار والسيطرة على الموارد الطبيعية في الدول النامية، تتحكم الدول الغربية في الاقتصاد المحلي وتفرض أسعاراً وأساليب انتاج تتهاشى مع مصالحها.

النقل التكنولوجي غير المتكافئ: نقل التكنولوجيا من الدول المتقدمة إلى الدول النامية غالباً ما يكون بشروط تضمن استفادة الدول الغربية أكثر من الدول النامية.

#### في النظام التربوي

البرامج التعليمية الدولية: تعتمد العديد من الدول النامية على برامج تعليمية معتمدة دوليا (مثل البكالوريا) التي تعتمد على معايير ومناهج غربية.

التدريب والتنمية المهنية: يعتمد عددٌ من المدرسين والمسؤولين في الدول النامية على برامج التدريب والتنمية المهنية المقدمة من المؤسسات الغربية مما يعزز تأثير النهاذج التربوية الغربية.

الأبحاث العلمية: تمول الكثير من الابحاث العلمية في الدول النامية من قبل المؤسسات الغربية، مما يوجه أولويات البحث نحو الموضوعات التي تهم الدول المانحة.

المنظات الدولية غير الحكومية: تعمل العديد من المنظّات غير الحكومية الغربية في الدول النامية على تنفيذ مشاريع تعليمية تروّج للأساليب والنهاذج التربوية الغربية.

وسائل الاعلام والانترنت: انتشار وسائل

الأعلام الغربية والمحتوى التعليمي على الانترنت يعزز القيم والأساليب التعليمية الغربية.

الشراكات الأكاديمية: إقامة شراكات بين الجامعات الغربية والمؤسسات التعليمية في الدول النامية تؤدي إلى نقل النامية التعليمية الغربية.

المناهج الدراسية: تعتمد العديد من الدول على المناهج الدراسية والكتب التي تنتجها الدول الغربية أو التي تتهاشى مع الأنظمة التعليمية الغربية وهذا يسهم في نشر ثقافة أجنبية وقيم غربية.

الجامعات الأجنبية: إنشاء فروع للجامعات الغربية في دول مثل لبنان يعزز النظام التعليمي الغربي.

تجليات هيمنة الغرب من خلال النموذج اللبناني

في لبنان يمكن ملاحظة هذه الهيمنة من خلال:

الاعتاد على المساعدات الدولية: لبنان يعتمد بشكل كبير على المساعدات والقروض من المؤسسات الدولية والدول الغربية.

الاستثمارات الأجنبية: هناك وجود كبير للاستثمارات الغربية في القطاعات المختلفة.

التعليم الخاص: العديد من المدارس والجامعات الخاصة في لبنان تعتمد على المناهج الغربية التي تدرّس باللغة الاجنبية والفرنسية.

المنح الدراسية: الكثير من الطلاب اللبنانيين يدرسون في الخارج، وخاصة في الدول الغربية ويعودون بأفكار واساليب تعليمية غربية.

لذا فإنَّ هذه العوامل تسهم في تكريس نوع من الهيمنة الغربية على النظامين التربوي والاقتصادي في لبنان.

# ببليوغرافيا العلوم

مكتبات موقوفة الى مكتبة الروضة
 الحيدرية مكتبة المرحوم الحاج محمد
 علي الحاج جاسم الأعسم

أبرز الكتب والإصدارات التي وصلت إلى
 مكتبة الروضة الحيدرية المطهرة

### مكتبات موقوفة الى مكتبة الروضة الحيدرية

### مكتبة المرحوم الحاج محمد علي الحاج جـــــاسم الأعســم



من المكتبات التي أهديت الى مكتبة الروضة الحيدرية المطهّرة مكتبة المرحوم الحاج محمد علي الأعسم التي تبرع بها أولاده وهم (المرحوم المهندس عزيز - هندسة مدنية، والدكتورة باسمة الأعسم - اخصائية نسائية، والأستاذ المهندس صادق الأعسم - ماجستير هندسة مدنية، والدكتور باسم الأعسم - معاون عميد كلية طب الأسنان، والمهندسة آسيا الأعسم - أستاذة في المعهد التقني) وقد وصلت المكتبة من بغداد إلى النجف الاشرف لتدخل في رحاب مكتبة وقد احتوت المكتبة على ١٧١ عنواناً في العلوم وغيرها من مصادر المعرفة.

أحفاد كل من الشيخ محمد علي الأعسم الكبير صاحب الأرجوزة الأعسمية والشيخ عبدالحسين الأعسم الشاعر الحسيني المعروف بقصيدته:

(تبكيك عيني لا لأجل مثوبة...).

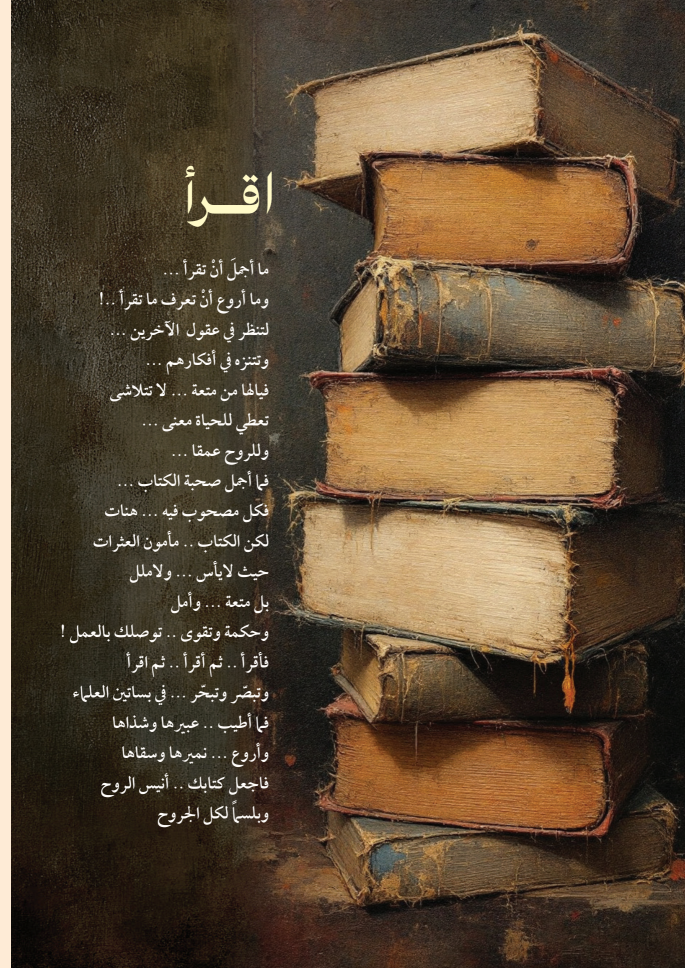
تخرج من دار المعلمين ببغداد عام ١٩٤٧م ومارس مهنة التدريس ما يزيد على ثلاثين عاماً في النجف (١٩٤٧ ـ ١٩٥٢) والمسيب (١٩٥٣ ـ ١٩٥٣) وتخرج على يده العالمية (١٩٦٧ ـ ١٩٧٧) وتخرج على يده العديد من الأجيال، وكان رحمه الله محبًا للعلم مولعاً به وشهدت له بذلك مكتبته الحافلة بأهم المصادر في مختلف الموضوعات، وله من المؤلفات كتاب (الصلاة في القرآن والسنة) وهو ما زال مخطوطاً.

#### وفاته

توفي رحمه الله في ١٩٩٥/٩/١٥م ودفـن في المقـبرة الأعسـمية في مدينـة النجـف الأشرف.

#### حياته:

ولد عام ١٩٢١م في مدينة النجف الأشرف في عائلة عريقة معروفة بالولاء والعلم، وهو من



### أبرز الكتب والإصدارات التي وصلت إلى مكتبة الروضة الحيدرية المطهرة

تصل الى مكتبة الروضة الحيدرية المطهرة مئات العناويين شهريا من مختلف المواضيع العلمية والإنسانية والتاريخية والدراسات والبحوث، حيث تضم مصادر متعددة ومراجع مختلفة في اتجاهات متنوعة، لتكون منه الامها للقراء والباحثين والدارسين وغيرهم، وفي هذا الباب نحاول إبراز عدد من الكتب المهمة التي وصلت هذا الشهر الى المكتبة..

| مكان تواجد الكتاب | الناشر                            | المؤلف                                  | العنــوان                                                                                                                              |
|-------------------|-----------------------------------|-----------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 55 6 10-11 u      | مركز طروس<br>للنشر                | أبو يعقوب<br>عبدالعاطي محيي<br>الشرقاوي | فرمان شاهان (القرارات): دراسة وثائقية<br>عن الاحوال الاجتهاعية و السياسية<br>والاقتصادية للدولة العثمانية في بلاد الشام                |
| 55 6 12 u         | وكالة الجنوب                      | بيير بونت                               | الساقية الجمراء: مهد ثقافة الغرب<br>الصحراوي                                                                                           |
| 55 6 13 u         | مكتبة<br>الاسكندرية               | مركز الخطوط -<br>مكتبة الاسكندرية       | تاريخ الكتابة: من التعبير التصويري الى<br>الوسائط الاعلامية المتعددة                                                                   |
| 55 6 14 u         | المؤسسة الحديثة<br>للكتاب         | خالد عبدالقادر<br>الجندي                | نظارة المعارف العمومية (قلم<br>الاحصائيات): مجموعة احصائيات المعارف<br>العمومية عن عام ١٣٢٨-١٣٢٩هـ(ينشر<br>للمرة الاولى مرفق بالخرائط) |
| 55 6 15 u         | وزارة التربية -<br>جمهورية العراق | شاكر محمود<br>عبدالمنعم و اخرون         | المصور التاريخي للمرحلة الاعدادية                                                                                                      |
| 55 6 16 u         | وزارة الثقافة                     | بطرس اسحق<br>الحمارنة                   | زراع الحياة: تأملات عسكري اردني                                                                                                        |
| 55 6 17-18 u      | مكتبة الاقصى                      | ابن سعيد الاندلسي<br>(٦١٠–١٨٥هـ)        | نشوة الطرب في تاريخ جاهلية العرب                                                                                                       |

| مكان تواجد الكتاب | الناشر                                                          | المؤلف                                                           | العنــوان                                                                                                                  |
|-------------------|-----------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 10-16 a صفر 81    | الهيأة العليا<br>لاحياء التراث                                  | عبدالله بن اسهاعيل<br>الموسوي البهبهاني<br>(ت١٣٢٨هـ)             | التراث الفقهي                                                                                                              |
| 6151b             | مكتبة النهضة<br>العربية                                         | علي امام علي                                                     | السيرة النبوية الشريفة في كتابات المستشرقين<br>الهولنديين (دي خويه انموذجاً)                                               |
| 61 5 2 b          | دار التوحيد                                                     | دار التوحيد                                                      | محمد رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم:<br>سيرته                                                                           |
| 61 5 3 b          | دار التوحيد                                                     | سميح عاطف<br>الزين                                               | خاتم النبيين محمد (صلى الله عليه وآله<br>وسلم): معاهدة الحديبة - غزوة خيبر -<br>فتح مكة                                    |
| 61 5 4 b          | دار الكتاب<br>اللبناني                                          | سميح عاطف<br>الزين                                               | خاتم النبيين محمد (صلى الله عليه وآله):<br>غزوة حنين - غزوة تبوك - حجة الوداع -<br>وفاة النبي محمد صلى الله عليه وآله وسلم |
| 61 5 5 b          | مكتبة الاسرة<br>العربية                                         | محمد ابراهيم<br>الساعدي                                          | قصص رواها الحبيب المصطفى (١٠٠ قصة<br>من فمه الشريف صلى الله عليه وآله)                                                     |
| 61 5 6 b          | دار الوراق                                                      | هاريس بيركلاند                                                   | اسطورة شق صدر النبي محمد                                                                                                   |
| 61 5 7 b          | مطبعة الحوادث                                                   | جمعة غني<br>عبدالحسين                                            | الوفا في معرفة شخصية المصطفى: رسول<br>الله محمد (صلى الله عليه واله)                                                       |
| 61 5 8 b          | العتبة الكاظمية<br>المقدسة - قسم<br>الشؤون الفكرية<br>والثقافية | قسم الشؤون<br>الفكرية و الثقافية<br>- العتبة الكاظمية<br>المقدسة | محمد رسول الله (صلى الله عليه وآله) نبي<br>الهدى و الرحمة                                                                  |
| 61 5 10 b         | دار التوحيد                                                     | دار التوحيد                                                      | محمد رسول الله الانسان                                                                                                     |
| 61 5 11 b         |                                                                 | محمد تقي المدرسي                                                 | النبي محمد صلى الله عليه وآاله وسلم قدوة<br>و اسوة                                                                         |
| 97 5 52 c         | المركز الثقافي<br>للكتاب                                        | محمد نور الدين<br>افاية                                          | معرفة الصورة في الفكر البصري المتخيل و<br>السينها                                                                          |
| 80 5 25 c         | سما للنشر                                                       | محمود عبدالله تهامي                                              | الفكرة و القناع: انساق التضليل عند منظري<br>الجماعات المتطرفة                                                              |

| مكان تواجد الكتاب | الناشر                                                   | المؤلف                     | العنــوان                                                                                                                                                                                                 |
|-------------------|----------------------------------------------------------|----------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 5441e             | مكتبة حسن<br>العصرية                                     | احمد جودة                  | نهاية العالم و التفوق الحضاري عند الكهنة السومريين: دراسة مقارنة تربط التاريخ القديم بالحديث و المعاصر (الفرعونية - الفارسية - المندوسية - السخية - الصينية - المايا - الانكا - الازتيك - الاولمك وغيرها) |
| 79 6 4 h          | منشورات جدل                                              | كولين هاي                  | لماذا نكره السياسة ؟                                                                                                                                                                                      |
| 80 5 11 c         | مؤمنون بلا<br>حدود                                       | جاكوب<br>ركوزينسك <i>ي</i> | ثرثرة فوق الفرات: النزاع على المياه في<br>الشرق الاوسط                                                                                                                                                    |
|                   | دار البشير<br>للثقافة و العلوم                           | فريدريك بنولاً بك          | مصر و الجغرافيا                                                                                                                                                                                           |
| 64 4 17 b         | مؤسسة البديل<br>للدراسات                                 | محمد اليعقوبي              | دور الائمة في الحياة الاسلامية: شرح و<br>توسيع و تعليق على بحث بنفس العنوان<br>للشهيد محمد باقر الصدر (قده)                                                                                               |
| 37 5 18 b         | المركز القومي<br>للترجمة                                 | سعديا بن يوسف<br>الفيومي   | تفسير سفر التسابيح                                                                                                                                                                                        |
| 80 4 3 f          | الدار العربية<br>للعلوم ناشرون                           | انثونی راتف<br>ایبرسون     | نظام العالم الجديد                                                                                                                                                                                        |
| 79 4 31 n         | شٰركة<br>المطبوعات<br>للتوزيع و النشر                    | ستيف كراوشو                | نبض الشارع: تأثير الاحتجاجات و الشغب                                                                                                                                                                      |
| 80 4 1 f          | دار المأمون                                              | نيل كريشان اغرول           | التضليل الاعلامي لدى تنظيم الدولة<br>الاسلامية                                                                                                                                                            |
| 119 5 53          | دار میر                                                  | ليف لانداو                 | ماهى نظرية النسبية                                                                                                                                                                                        |
| 119 5 55          | دار میر                                                  | ق . شولكين                 | في عالم الجسيهات الدقيقة                                                                                                                                                                                  |
| 119 6 29          | دار الحرية                                               | مهند الوهب                 | الليزر                                                                                                                                                                                                    |
| 119 3 24 a        | دار المعارف                                              | ب. ايفانوف                 | الفيزياء المعاصرة: عرض لمبادئها الاساسية                                                                                                                                                                  |
| 119 3 22 a        | وزارة التعليم<br>والبحث<br>العلمي- الجامعة<br>المستنصرية | محمد احمد عبود<br>الجبوري  | الفيزياء الحديثة                                                                                                                                                                                          |
| 55 5 31 u         | سليكي اخوين                                              | محمد شابو                  | أحاديث في الفكر المغربي                                                                                                                                                                                   |

# تاريخ الامم

م. د. فاطمة حمدان عبادي جامعة الكوفة / كلية الآداب الحركة التطويرية للمدارس
 الدينية في النجف الأشرف

### الحركة التطويرية للمدارس الدينية في النجف الأشرف

م. د. فاطمة حمدان عبادي جامعة الكوفة / كلية الآداب

اشتهرت النجف الأشرف بوجود العديـد من المـدارس الدينيـة فيها، ولكل مدرسة من هذه المدارس نظامها الخاص بها، سيما أنّ هذه المـدارس قـد شُـيّدت مـن الأوقاف الــتى وقفهــا العلمــاء أو المحســنون على طلاب العلم والدين، وتضم المدارس الكثير من الطلاب الذين يرومون الوصول إلى مرتبة الاجتهاد والتزود بمختلف العلوم التي تدرس فيها حتى يبلغوا المرام ويعودوا إلى بلدانهم مزودين بالإجازات، ورغم ما تميزت به هذه المدارس من مميزات وخصائص فإن هناك من رجال العلم من سعى إلى تطويرها حـتى تصـل إلى مسـتوى مـن الـرقى والتقدم ومسايرة التطور الحاصل في مختلف العلوم المعاصرة.



#### نبذة عن مدارس النجف:

ومن المدارس الدينية التي اشتهرت بها النجف الأشرف(١):

1 - مدرسة المقداد السيوري: الواقعة في سوق المشراق إحدى محلات النجف الأشرف مقابل مسجد الصاغة، وسميت بالمدرسة السليمية نسبة إلى بانيها الثاني (سليم خان الشيرازي).

المدارسة الشيخ عبد الله:عدت من أقدم المدارس وعرفت بكونها معهداً مهاً يقصده طلاب العلم من كل مكان يتلقون فيه علومهم.
 مدرسة الصدر: هذه المدرسة من المدارس الواسعة وموقعها في السوق الكبير، وعدت من المدارس القديمة، إذ تحتوي على ما يزيد على المدارس القديمة، إذ تحتوي على ما يزيد على الكبير الصدر الأعظم نظام الدولة الحاج محمد الكبير العدار الأعظم الأصفهاني.

لإيرواني: يسكنها طلاب العلم خاصة من الترك، وتقع في محلة العمارة شارع آل محي الدين، كما تكفل بمصاريفها الحاج مهدي الإيرواني.

٥- مدرسة القزويني: قام ببنائها الحاج محمد أغا الأمين القزويني عام ١٣٢٤، فضلاً عن وصفها من المدارس العامرة واشتملت على طابقين وفيها ثلاث وثلاثين غرفة.

٦- مدرسة الشربياني: وهي من المدارس المشهورة في النجف يسكنها بعض أهل العلم،
 وقد اختطها الشيخ محمد المعروف بالفاضل الشربياني من مشاهير علهاء النجف<sup>(۲)</sup>.

#### مشاريع تطوير المدارس الدينية:

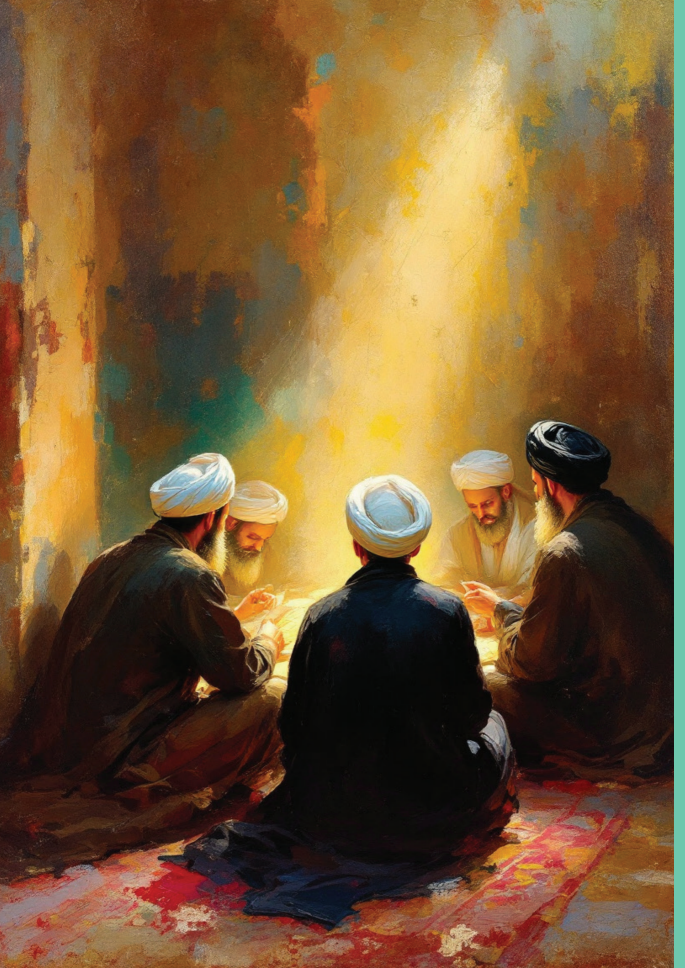
برزت فكرة تطوير المدارس الدينية في النجف الأشرف بداية العشرينات من القرن العشرين بوصفها المفتاح الأساس للإصلاح في المجتمع الإسلامي، وتتم عملية التطوير هذه من خلال تطوير الدراسات الفقهية التي تلبي متطلبات العصر بشرط أنْ لا تمس الثوابت الأصلية فيها (٣)، وقد دخلت هذه المسألة في نطاق الجدية والعلنية أوائل الثلاثينات، حيث برز الكثير من هذه المساريع التطويرية وقد اخترنا نموذجين بارزين منها وهما:

### ١ - مشروع الشيخ محمد الحسين آل كاشف الغطاء \* (مدرسة كاشف الغطاء):

قام الشيخ كاشف الغطاء بإجراءات فعلية لتطوير المدارس فقد دعا إلى تحديث المناهج الدراسية، وبعد إن اتخذت مرجعيته ثقلاً ملموساً في الوسط الفقهي والشعبي سارع إلى اتخاذ أولى خطواته المتمثلة بتأسيسه مدرسة دينية حملت اسمه عام ١٩٣١م، إذ ضمت ستة صفوف وبلغ عدد طلابها زهاء (٣٠٠) طالب، كها ضم الطلبة مكتبته الثرية وجعلها مفتوحة أمام جميع الطلبة (٤٠٠).

كان مشروعه هذا يتضمن مجموعة من المحاور منها (٥٠):

١- وضع منهاج عام للدروس والكتب التي يفترض درسها وتعليمها في المدرسة.



٢- تقسيم التعليم على وفق ثلاث مراحل هي:
 الأولى يتلقى فيه بعض علوم المقدمات ومبادئها والثانوي ويكمل فيها اللازم من علوم المقدمات العالي ويكون للاختصاص المطلوب الذي تتوافق فيه مواهب الطالب ورغبته.

٣- اختيار الأساتذة الأكفاء وتعيين كل منهم لتدريس العلم الذي يتميز به.

٤- إعداد لجان خاصة لإمتحان الطالب في أوقات معينة وفي رأس كل سنة.

٥- تبديل الكتب الدراسية وتعديلها بتصحيح
 الأخطاء أو حذف الزوائد وإتمام النواقص.

٦- الاقتصار على قبول الطلاب المتميزين بحسن سلوكهم واحترامهم لواجبهم العلمي والثقافي.

٧- إنشاء مجلة لتنمية الأفكار العلمية والدينية وتعميم ما يقره منطق العلم والدين.

 $\Lambda$  تبادل الزيارات والبعثات العلمية.

٩- تأسيس ندوة للخطابات والمحاضرات العلمية والأدبية في كل أسبوع أو في كل شهر.

هذا وتمكن الشيخ محمد الحسين من تحقيق أغلب أهداف التي وضعها حتى فكرته بإنشاء أوقاف خاصة يعود ربحها للمدرسة، وبالرغم من المعوقات والصعوبات التي رافقته، الأمر الذي دعاه إلى طلب المعونة من الحكومة الشروطية عندما وجّه لهم كلامه بأنه الواجب على الحكومة أن تسعف مدرسته الإسعافات الكافية حتى تستمر بأداء رسالتها، وأنْ تحضر كل سنة في موسم الامتحان هيئة رسمية للامتحان وتعطي الدرجات بحضورهم من المدرسين

للتلامي فأمشيراً أيضاً إلى أنه بالرغم مما يرد من المعارف سنوياً منح ضئيلة إلا أنها لا تسد نفقات شهر أو شهرين وأضعف منها منحة الأوقاف وهي المؤسسة الخيرية التي عليها إن تبذل أكبر عنايتها للثقافة الدينية وطلاب العلوم الشرعية (٢).

#### ٢ - جمعية منتدى النشر:

تبنّى هذا المشروع الشيخ محمد رضا المظفر، وهدف من ورائه الى تطوير طبيعة المدارس الموجودة في النجف، حسبها جاء في المادة الرابعة من نظامها وهو تعميم الثقافة الإسلامية والعلمية بوساطة النشر والتأليف والتعليم (٧)، وعليه فقد طرحت هذه الجمعية مشروعها عام وعليه فقد طرحت هذه الجمعية مشروعها عام بالدعوة إلى تحوّل المدارس إلى كلية للعلوم بالدعوة إلى تحوّل المدارس إلى كلية للعلوم المقدمات والسطوح بمثابة مرحلة دراسية أولية تهيئ الطالب لمرحلة البحث الخارج، مع إدخال بعض العلوم العصرية وبعض اللغات الأجنبية وتبسيط المفاهيم وتيسير الكتب أضف إلى وتبسيط المفاهيم وتيسير الكتب أضف إلى إخضاع الطلبة للامتحان السنوي (١٠).

أحدثت فكرة الكلية ردود أفعال متباينة بين التأييد والرفض، إذ بلغ الموقعون عليها ما يقارب المائتين وهم رجال العلم بالنجف وأهل الكلمة فيها، وهناك من عارضها قبل انتظامها مما أدى إلى توقف الحركة، إلا أن هذا الأمر لم يمنع الشيخ المظفر من استمرار محاولاته ففي عام ١٩٣٥م استجابت وزارة الداخلية العراقية على طلب تأسيس جمعية دينية بالنجف الأشرف

باسم منتدى النشر، وقد اتجهت إلى تطوير النظام الـدراسي(٩).

وتمثلت المحاور الأساس لهذه الجمعية ما

١- النشر والتأليف، من خلال تأسيسها لجنة عرفت بلجنة المجمع الثقافي الديني أومهمتها هو نشر الكتب الدينية والتراثية واستضافة الباحثين وإقامة الندوات الأسبوعية.

٢- تطوير نظام الدراسة بوساطة إنشاء مدرسة عالية للعلوم الدينية باسم كلية الاجتهاد وتكون جامعة بين الدراسة التقليدية والدراسة الجامعة الحديثة.

٣- إعادة كتابة بعض المناهج الدراسة كتابة حديثة تتبع الطرائق الحديثة في كتابة العلوم. ٤- تنشئة جيل واع يؤمن بالتطوير من خلال فتح مدارس دينية للتعليم الابتدائي والمتوسط. ٥- إضافة مواد دراسية حديثة لتسليح الطالب بمستجدات علوم عصره وإعداده لما يتناسب وثقافة الجيل المعاصر.

وبناءً على ما تقدم عُدّت المدارس الدينية في النجف بمثابة الوعاء الأساس الذي تتبلور منه المؤسسات، وأن الاهتمام بالقضايا الخاصة بالمجتمع إنها سيدعم التطور ويوفر كفاءات وإمكانات عالية، وهذا ما سيؤدى إلى ازدياد التلاحم بين إفراد المجتمع. كما أن الاهتمام بالمدارس العلمية نفسها قد شغل اهتمام الكثير من الشخصيات الذين هدفوا إلى تطويرها بمختلف الطرق، ومحاولتهم ربطها بالحياة

المعاصرة بها تحويه من علوم دينية وعلمية تعود بفائدتها على إفراد المجتمع الواحد على مختلف مستوياته الثقافية والفكرية.

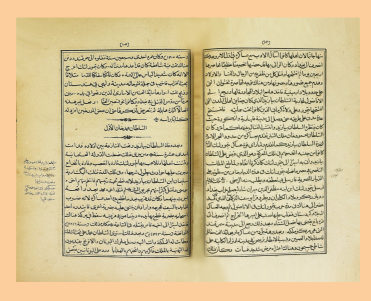
- ١. جعفر الخليلي، موسوعة العتبات المقدسة قسم النجف: ٢/ ٢٧ أو ١٢٩.
- ٢. جعفر الشيخ باقر آل محبوبة، ماضي النجف وحاضرها: ١/ ١٣٣ و ١٣٤.
- ٣. محمد باقر احمد البهادلي، الحياة الفكرية في النجف الأشرف: ١٩٠.
  - ٤. حسين عبد الواحد بدر، المصدر السابق: ٢٩٤.
- ٥. عبد الهادي الحكيم، حوزة النجف الاشرف النظام ومشاريع الإصلاح: ٣٩٣-٣٩٥.
- ٦. محمد الحسين آل كاشف الغطاء، محاورة الإمام المصلح كاشف الغطاء الشيخ محمد الحسين مع السفيرين البريطاني والأمريكي في بغداد: ١٥-١٦.
- ٧. محمد مهدي الأصفى، الشيخ محمد رضا المظفر وتطور الحركة الإصلاحية في النجف: ٩١-٩٠.
  - ٨. حسين عبد الواحد بدر، المصدر السابق: ٢٩٦-٢٩٧.
- ٩.على البهادل، الحركة الإصلاحية في الحوزة العلمية ضمن موسوعة النجف الاشرف: ٩/ ٩٤-٩٦.
  - ١٠. حسين عبد الواحد بدر، المصدر السابق: ٢٩٨ ٣٠٠.

## تراث الخزانة العلوية

- كتب نادرة في مكتبة الروضة الحيدرية
- مصحف منسوب بخط الإمام علي علي علي المشكرة في الخزانة العلوية

### كتب نادرة في مكتبة الروضة الحيدرية

عنوان الكتاب: (مصباح الساري ونزهة القاري) المؤلف: إبراهيم أفندي الطبيب الاول للعساكر الشاهانية في مدينة بيروت. طبع الكتاب على نفقة المؤلف سنة ١٢٧٨ هـ.



هناك معايير متعددة لوصف كتاب ما بأنه نادر، فالكتاب النادر هو الذي يحمل خصائص ومميزات تختلف عن اقرانه من النسخ من المخطوطات والمطبوعات، وقد يتميز الكتاب المطبوع بخصوصية نادرة تخرجه من حيز العموم الى حيز الندرة والخصوص و الاهتهام، وتعتمد الندرة والخصوصية في المناطق العربية والإسلامية على أمور منها: كأن يكون طباعته في أحد المطابع القديمة المشهورة، او ان يحمل تاريخ يتجاوز القرن

(مائة عام) أو أكثر، أو يحمل تملك او اهداء من الشخصيات العلمائية، او توجد حواشي وتعليقات إضافية على حاشية الكتاب، او اي مؤشر يدل على ذلك.

ويعد هذا الكتاب من النوادر من حيث تأريخ الطباعة حيث تعود طباعته لسنة ١٢٧٢ هـ ما يوافق سنة المرام، فضلاً عن وصفها الطبعة الأولى في المطابع الحجرية في بيروت، وقد تميزت بالطباعة الفاخرة ونوعية المورق والزخرفة، كما يُعد هذا الكتاب من الكتب القيمة والمهمة

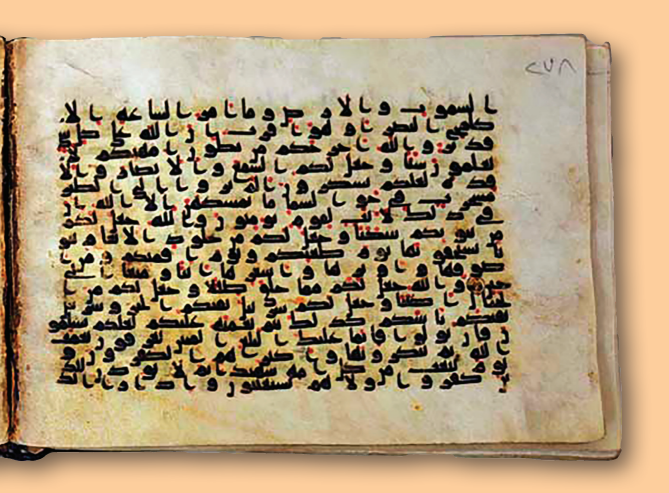
في مجال سرد الوقائع والأحداث التاريخية في أيام الدولة العثمانية، حيث يتطرق لأحوال الأمراء والسلاطين العثمانية والحياة المعيشية في كل من مصر وتركيا والقسطنطينية في الحقبة.

يحمل الكتاب تملك شراء مع ختم محمد هادي بتاريخ ١٣١٩ هـ، وتملك آخر هو للشيخ عبد الواحد المظفر ومنه إهداء الى العتبة العلوية المقدسة.

# مصحف منسوب بخط الإمام علي علي علي المنافية في الخزانة العلوية

القرن الأول الهجري إلى الرابع عشر الهجري، وهي مجموعة نادرة تكاد تخلو خزانات العالم من هذه النفائس، منها نفائس خطية متمثلة

تحوي شعبة الخزانة العلوية للمخطوطات والوثائق في قسم الشؤون الفكرية والثقافية على مجموعة من النفائس الخطية تبدأ من



الهندية والإيرانية.

ومن بين تلك المصاحف النادرة مصحف منسوب ومكتوب بخط الامام أمير المؤمنين على بن أبي طالب (سلام الله عليه)، حيث توجّد مخطوطة تنسب إلى الإمام علي بن أبي طالب السَّلَاد كتب عليها في الصفحة الأخيرة، هـذا ما كتبه على بن أبي طالب سنة ٠ ٤ للنبوة. بـ (المصاحف الرقية يعود تاريخها إلى القرن الأول والثاني والثالث والرابع الهجري) ومنها ما كتب بالخط الكوفي غير المنقط، والخط الكوفي الأندلسي فضلا على مجموعة كبيرة من المخطوطات التي تمتاز بخطوط مؤلفيها من العالم العربي والإسلامي، منهم ياقوت المستعصمي والسهروردي، وفيها مجموعة من المصاحف خطّت بأيدي خطاطين من المدرسة



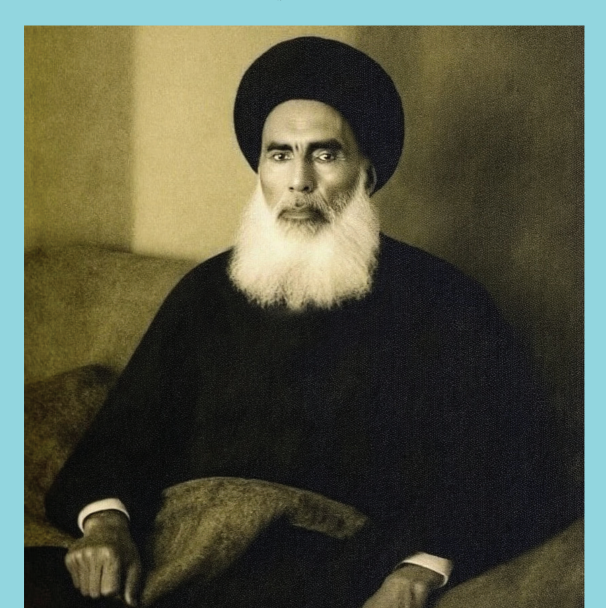
### لاذوا بالجوار

■ من أعلام الإسلام السيد عبد الحسين شرف الدين

فبهت الذي عمي

# من أعلام الإسلام السيد عبد الحسين شرف الدين

عبد الحسين شرف الدين من كبار علماء المسلمين ومن عباقرة الشيعة ومن دعاة الوحدة الإسلامية والتقريب بين المذاهب وله اليد البيضاء في التاريخ المعاصر، المجاهد والفقيه حاكما عدلا له أثر بارز في حشد الشعب اللبناني للوقوف أمام ظلم الدولة العثمانية ومقاومة الاستعمار الفرنسي.



# الولادة والنشأة العلمية:

ولد السيد عبد الحسين شرف الدين في مدينة الكاظمية سنة ١٢٩٠هـ من أبوين كريمين تربط بينها أواصر القربى، ويوحد نسبها كرم العرق، فأبوه الشريف يوسف بن الشريف جواد بن الشريف إسهاعيل، وأمه البرة (الزهراء) ابنة السيد هادي ابن السيد محمد علي، منتهيين بنسب قصير إلى شرف الدين أحد أعلام هذه الأسرة الكريمة.

لما بلغ السيد الثامنة من عمره عاد مع والده إلى جبل عامل فدرس على يده مرحلة المقدمات ونهل من علومه حتى بلغ السابعة عشرة من عمره توجه إلى العراق لإكهال دراسته في الحوزة العلمية حتى أنه في عام ١٣٢٠، حضر دروس البحث الخارج عند الشيخ محمد كاظم الخراساني مؤلف كتاب (كفاية الأصول)، وكان ممن درس السيد على أيديهم أكابر علياء النجف وسامراء منهم الشيخ كاظم الخراساني، والسيد كاظم الطباطبائي، والسيخ الشريعة الأصفهاني، والشيخ محمد طه وشيخ الشريعة الأصفهاني، والسيد إساعيل نجف، والسيد حسن الكربلائي، والسيد إساعيل الصدر، والسيد حسن العربد، وغير هم من أعلام المذهب وأئمة العلم.

# من أعماله:

بعد أن نال السيد درجة الاجتهاد عاد الى لبنان ليتحمل عبء المسؤولية الملقاة على عاتقه فكان جميع أهل مدينته بانتظار مجيء السيد بعد أن شاع علمه في البلاد فأول شيء قام به السيد هو بناء الحسينية لتكون مكاناً للصلاة وإحياء المناسبات الدينية وبعدها قام ببناء الجامع ومن ثم قام ببناء المدرسة الجعفرية بعدها تأسيس نادي الإمام الصادق (عليه السلام) حيث كان السيد يهتم الصادق (عليه السلام) حيث كان السيد يهتم

بنشر العلوم الإسلامية وخاصة بين الشباب وما بين العامين ١٩٥٨ و ١٩٥٠ شيد صرح المهاجر وهو الكلية الجعفرية وكان ذلك على نفقة المغتريين الصوريين في افريقيا والعديد من الأعال التي نفعت المجتمع وباتت شاهدة على ما قدمه السيد شرف الدين من أجل خدمة الإسلام وإعلاء كلمته.

# جهاده:

لم يترك الاستعهار الفرنسي المجال للسيد شرف الدين في نشر الفكر الإسلامي فكان مثالاً حقيقياً للقوة الوطنية المناهضة للاستعهار بعد أن التفت جميع طبقات المجتمع حوله فها كان من الفرنسيين إلا التفكير في كيفية التخلص من السيد، وبالعقلية وذلك من خلال التآمر على قتله على مر التاريخ وذلك من خلال التآمر على قتله على يد أحد المرتزقة الذي يدعى (ابن الحلاج) فنجا من محاولة الاغتيال ولكن لم يكتف الاستعهار بذلك حتى قام منزله في مدينة صور وإحراق مكتبته العامرة التي منزله في مدينة صور وإحراق مكتبته العامرة التي طبعها ثم رحل الى دمشق وبعده الى مصر وهو متخف ثم الى فلسطين حتى عاد الى جبل عامل متخف ثم الى فلسطين حتى عاد الى جبل عامل بعد صراع طويل مع الاحتلال الفرنسي.

# مؤلفاته:

إنّ من أبرز كتبه كتاب (المراجعات) حيث شاع صيت ذلك الكتاب بها حوى من فكر رصين في المناظرة بين آية الله السيد عبد الحسين شرف الدين وشيخ الأزهر سليم البشري، ومن مؤلفاته: (الفصول المهمة، الكلمة الغراء، بغية الراغبين، فلسفة الميثاق والولاية)

أما كتبه التي أحرقها الفرنسيون فكثيرا ما كان السيديتأوه كلم ذكر مصابه بمؤلفاته ويقول: ((إنَّ الحرزن على فقد الولد قد يرول ولكن الحزن على فقد بنات الفكر يستمر ويطول ويبقى مدى العمر)).

# قالوا فيه:

- العلامة الأميني: (يمتلك السيّد شرف الدّين من المنزل أرفعها، ومن الرّتَب أسهاها، وهو علم من أعلام الإسلام، ومناراً يَقتدي به الأنام، ويُعتبر السيّد في هذه الأيام مُمثلاً جَليلاً للسادة، ومن ذوي الشّرف من بَني هاشم، لا غرو أن يَفخر الشيعة جذا الزُّعيم، ويَنهلوا من مَعينه الصَّافي، وغَديره السلسبيل، فعلمه أشهر من نار على عَلم، وزُهده لا يُضارعه زُهد، ومنطقه عَـذب، وإنـه لينـشر بـز الفصاحة، ويوشى برود البيان).

- الشيخ أغا بزرك الطهراني: (لا شكّ في أنّ السيد شرف الدّين الموسويّ العامليّ هو أحد كبار عُلماء الإسلام، ونوابغ الشيعة في هذه العَصر. وهو صفحة مُشرقة في تاريخ الفَخر لأسرته قلّ نظيرها، وقد بلغ من الظمة ما لا أظنّ أنّه قد بلغها أحد من قبله. إنَّ السيِّد شرف الدّين فَخر هذه الأمَّة في عصرنا الحاضر وآية من آيات الله العِظام في هذا العَصر، ويَكفي هـذه المِئة فَخراً أن يظهر فيها مثل هـذا النابغـة، وَجبل عامل عـزّاً أن يكون مركـزاً دينياً شانخاً، يَهتدي بهُدى هذا الرّجل العظيم)).

- آية الله العظمى الخوئى (ره): (لقد رأيتُ بأمّ عَيني فضائله الأخلاقيّة وهي ترتقي أعلى المَراتب، لا يُدانيها فَضل، ولا يُضارعها عزّ، وقد امتلك من الآراء والنظريات ما لا يُستطاع لغيره، ولا يُتاح لغُريمه).

- الشيخ سليم البشريّ: مفتى الدّيار المصرية يومئذ وشيخ جامع الازهر: (جاء كلام الشيخ هذا في كتاب المراجعات):

((سلام على الشريف العلامة الشيخ عبد الحسين شرف الدين الموسوي ... إني لم أتعرف فيها مضى من أيامي دخائل الشيعة، ولم أبل أخلاقهم، إذ لم أجالس آحادهم، ولم أستبطن سوادهم. وكنت متلعلعا إلى محاضرة أعلامهم، حران الجوانح إلى تخلل عوامهم، بحثا عن آرائهم، وتنقيباً عن أهوائهم، فلم اقلر الله وقوفي على ساحل عيلمك المحيط، وأرشفتني ثغر كأسك المعين، شفى الله بسائغ فراتك أوامي، ونضح عطشي، وألية بمدينة علم الله \_ جدك المصطفى \_ وبابها \_ أبيك المرتضى \_ إني لم أذق شربة أنقع لغليل، ولا أنجع لعليل، من سلسال منهلك السلسبيل. وإنى لواقف على ساحل بحرك اللجي، أستأذنك في خوض عبابه والغوص على درره))

# وفاته:

توفى السيد عبد الحسين شرف الدين في الثامن من جمادي الثانية عام ١٣٧٧هـ الموافق ٣٠ كانون الاول عـام ١٩٥٧م حيـث كان يـوم وفاتـه مؤلماً ومحزنا في القلوب وتم تشيعه في بيروت ومن ثم نقل جثمانه الى العراق وقد شُيّع من بغداد إلى كربلاء الى النجف الاشرف ودفن في إحدى غرف الصحن الشريف بجوار الإمام أمير المؤمنين (عليه السلام) فرحمه الله السيد شر ف الدين عالماً عاملاً ومجاهداً فذاً.

# فبهت الذي عمي

قيل ان السيد محسن الحكيم (قدس الله سره) لما ورد الى حج بيت الله الحرام جاءه شيخ ضرير محن يتعقد بظاهر القرآن ولا يؤمن بتأويل الآيات التي لا يستقيم تفسيرها إلا بذلك فبعد مجاملات ودية بين الطرفين فتح الشيخ الضرير بحثا حول هذا الموضوع.

فدار بين الشيخ والسيد الحكيم نقاش علمي جيد وهو هل يجب الاقتصار والجمود على ظاهر الألفاظ القرآنية، أم أن لها باطنا لا يفهمه الا المتدبر العاقل ومن يتمسك بنهج أهل بيت الرسول محمد (صلى الله عليه وآله)؟

أصرَّ الشيخ الأعمى على رأيه بعدم جواز التأويل، وأن الالفاظ القرآنية هي ما تفهمه بظاهرها، فالله تعالى - حسب رأي الشيخ - سوف يرى بالعين يوم القيامة (ونحن نقول نعوذ بالله تعالى على يصفون)

ولما راه السيد الحكيم قدس سره الشريف متعصبا برأيه ما كان منه الا ان قال للشيخ الاعمى: اذا كان ظاهر اللفظ ولا غير اذن ما قولك في الآية الشريفة: (ومَنْ كَانَ فِي هَـذِه أَعْمَى فَهـو فِي الآخِرَةِ أَعْمَى وأضَلُّ سَبيلاً) (الإسراء ٧٢)

فسكت الشيخ ولم ينطق بكلمة وهكذا بهت الذي عمي.

(قصص وخواطر من أخلاق علماء الدين: ١٨١)



# سراع العلماء

- طرق الإجازة عند العلماء
  - عندما نترك العلماء !!
     تركتم وأخذنا فأضعتم
     واستفدنا



وقد عرّفها المحقق الطهراني في الذريعة: ((هو الكلام الصادر عن المجيز المشتمل على إنشائه الإذن في رواية الحديث عنه بعد إخباره إجمالًا بمروياته، ويطلق شائعاً على كتابة هذا الإذن المشتملة على ذكر الكتب والمصنفات التي صدر الإذن في روايتها عن المجيز إجمالًا أو تفصيلًا، وعلى ذكر المشايخ الذين صدر للمجيز الإذن في الرواية عنهم، وكذلك ذكر مشايخ كلُّ واحدمن هؤلاء المشايخ طبقة بعد طبقة إلى أن تنتهى الأسانيد إلى المعصومين عليهم السلام))

و طرق الإجازة التي اعتبرها العلماء(٢).

١- أعلاها قراءة الشيخ على السامع.

٢- وبعدها العكس.

٣- وبعدها السماع حين القراءة على الشيخ.

٤- وبعدها أو بعد الأولى على احتمال قراءة الشيخ على الراوى حديثًا من أول الكتاب وحدیثا من وسطه وحدیثا من آخره کهاروی في الصحيح عن عبد الله بن سنان: قال قلت لأبي عبد الله (عليه السلام) يجيئني القوم فيسمعون منى حديثكم فأضجر ولا أقـوى، قـال «فاقـرأ عليهم من أوله حديثاً، ومن وسطه حديثا ومن آخره حدیثاً ».

٥- وبعدها المناولة؛ بأن يناول الشيخ كتاباً إلى الراوى ويقول له هذا الكتاب من مروياتي عن الإمام أو عن الشيخ إلى الإمام، فاروهِ عني مثلاً، أولم يقل لكن علم الراوي أنه من مروياته فإن الظاهر الجواز أيضا؛ كما روى في الكافي بإسناده، عن أحمد بن عمر الحلال: قال قلت لأبي الحسن

الرضا صلوات الله عليه: الرجل من أصحابنا يعطيني الكتاب ولا يقول اروهِ عني يجوز لي أن أرويه عنه؟ قال فقال: «إذا علمت أن الكتاب له فاروه عنه».

٦- ثمَّ الإجازة؛ بأن يقول الشيخ: أجزتَ لك أن تروي عني هـذا الكتـاب أو جميع كتبـي أو جميع ما صح عندك أنه من روايتي.

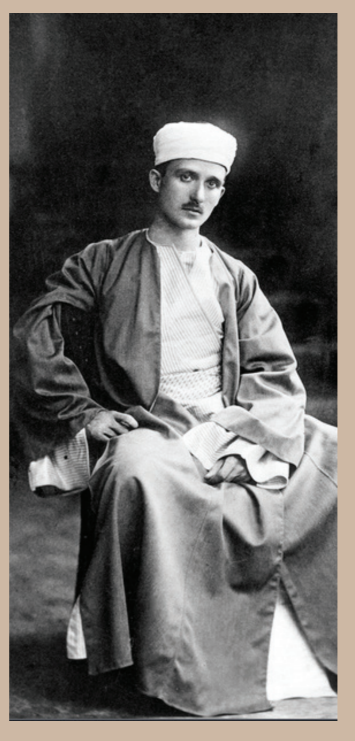
٧- ثـمَّ الوجادة؛ بأن يجد كتاباً يعلم أنه من خط شيخه أو من روايته كما إنا نعلم أن الكتب الأربعة من مصنفات ومرويات الأئمة الثلاثة رضوان الله عليهم كما يظهر من عموم جواب الخبر السابق ويفهم من الخبر الذي رواه ثقة الإسلام في الصحيح، عن محمد بن الحسن بن أبي خالد قال: قلت لأبي جعفر الثاني عليه السلام جعلت فداك إن مشايخنا رووا عن أبي جعفر وأبي عبد الله (عليها السلام) وكانت التقية شديدة، فكتموا كتبهم فلم تروعنهم فلم ماتوا صارت الكتب إلينا، فقال: «حدثوا بها فإنها حق». وفي الموثق كالصحيح عن عبيد بن زرارة قال: قال أبو عبد الله عليه السلام: «احتفظوا بكتبكم فإنكم سوف تحتاجون إليها». وبإسناده إلى المفضل بن عمر قال: قال لى أبو عبد الله عليه السلام: «اكتب وبث علمك في إخوانك فإن متَّ فأورث كتبك بنِيكَ فإنه يأتى على الناس زمانٌ هرجٌ لا يأنسون فيه إلا بكتبهم».

١ - الذريعة إلى تصانيف الشيعة: ١/ ١٣١.

٢- ظ: للعلامة محمد تقي المجلسي، روضة المتقين في شرح من لا يحضره الفقيه: ١: ٢٦-٢٧.

# عندما نترك العلماء!! تركتم وأخذنا فأضعتم واستفدنا

دعي المستشرق الفرنسي (لوي ماسينيون) الى سوريا من قبل المجمع العلمي العربي في عام ١٩١٩م -وكانت له شهرة واسعة - لإلقاء محاضرة عن تطور الحركة العلمية في الـــشرق والغرب، وقبــل أن يصعد المنصة ساله أحد العلااء العرب المدعوين الى المحاضرة لماذا يتطور الغرب والشرق متخلف؟ فقال له سأجيك على المنصة! وعند البدء بالمحاضرة قال المستشرق الفرنسي (لوي ماسينيون): اذا دخلنا في المقابلة الاجتماعية بين الــشرق والغــرب نــري ان الفكــر الشرقي متقدم على الفكر الغربي في تحليل مسائلة توافق العلهم مع الدين ... نعم انكم تركتم العلهاء امثال ابن سينا والفخر الرازي وابي حيان التوحيدي والغزالي وغيرهم ونحن آخذون في البحث عنهم والتدقيق في اثارهـم ، ثم قال : تركتهم وأخذنا فأضعتم واستفدنا، لأننا نبحث عنهم كيف كانوا يدققون في المسائل ...



# العتبة العلوية المقدّسة تُنجز صيانة ٠٠ ٢٧٠ وثيقة تاريخية وترميمها





في إطار جهودها المستمرة للحفاظ على التراث الثقافي والتاريخي قامت شعبة الخزانة والمتحف العلـوي التابعة إلى قسـم الشـؤون الفكريّة والثقافيّـة في العتبة العلوية المقدسـة بمعالجة (٣٨) ملفّـاً تاريخيّاً

إذ تغطّي هذه الوثائق التاريخية مدّة زمنية تـتراوح بـين عامـي ١٩٤٠ و١٩٧٥م، وقـد بـاشرت وحدة المخطوطات في شعبة الخزانة بترميم (٣٨) ملفًّا تاريخيًّا ومعالجته خيلال فترات الحكم الملكي والجمه وري، وتضمُّ أكثر من (٢٧٠٠) وثيقة تمثّل جزءاً مهمّاً من تاريخ العراق، تمثل في فهم التغيّرات التاريخية والاجتماعية التي شهدها العراق.

من جانب آخر أبدي ممثّل مديرية البلديات العامة في وزارة الإعمار والإسكان إعجابه الكبير بالخبرة العلمية المتميّزة التي يتمتّع بها كادر الخزانة العلوية في هذا المجال مثمّناً جهود العتبة المقدّسة في سعيها للحفاظ على الذاكرة التاريخية العريقة وتعزيز الثقافة الوطنية.

# ملتقى الباحث العلوي الأول



### شروط المشاركة

- يشارك الباحث عن طريق التسجيل في الفورمة المرسلة من قبسل الملتقسي وفيهسا بنسود ومحساور يثريهسا الباحسث بأفسكاره ومقترحاته.
- تخضع الأوراق المقدمة إلى مراجعة علمية وتقييم من قبل اللجنة العلمية المختصة في الملتقى, في ضوء معايير منها أن تكون الأفكار موضوعية والمقترحات مهمة وجديدة في البحث
- ترسل الشاركة بصيفة ملف وورد ( word ), والباحث غير مقيد بعدد الكلمات أو الصحائف على كل إجابة على أن لا تزيد جميعها على عشر صحائف.

### توقيتات مهمة

- آخر موعد لاستلام المشاركة الأحد : ٢٠٠ جمادي الأخرة
  - المسواف ق٢٠٢/١٢/٢٩م
- تاريخ انعقاد الملتقى :الخميس ١٥ رجب ١٤٤٦هـ ١١/ ٢٠٠٥م

تسعدنا مشاركتكم

ملاحظات

- التواصل والاستفسار وإرسال الملفات على الأرقام

- يُمنَح الشاركون شهادة مشاركة , مع التكريم.

· VA - 9999799 -

- VA + A £ Y 1 TT 1 -

- 17-F37F1AY+

### الأهداف

- عن أمير المؤمنين عيه السلام لتقديم رؤى تعضّد طرائق البحث في فكر أمير المؤمنين عيه اسلام وسيرته وخطابه .
- المكتبة العلمية بمؤلفات رصينة وبحوث.
- البحث العلمي والدراسات والجامعات.
- إقامة تجمع علمي يضم السادة المشاركين يعرض فيه كل جديد من المطبوعات العلوية والبحوث, ويمكن من خلاله طرح موضوعات مهمة , ومناقشة أفكار هادفة .

### المحاور

- سبل الارتقاء بالبحث العلوي.
- مجالات الدراسة وأولوية الاهتمام.

- طرائق رفد البحث العلمي المنتج في فكر الإمام عبيه السلام وخطابه

## اللجنة العلمية

- أ.د . عباس على الفحام
- ـ أ.د. كريسم حسين الخالسدي
- ـ أ.د. محمـد محمـود زويـن
- ـ أ.د. نعمـة دهـش الطانـي
- ـ أ. د. على عباس الأعرجي
- الشيخ شهيد عبد الامير البفدادي
- ـ آ.د. مرتضی جبار کاظـم

### اللجنة التحضيرية

- السيد نبأ محسن الحمامي
- م. د. صادق علي الزبيدي

  - . محمد مشحن معارج
  - حيدر محمد جاسم
    - حسين المولى
    - اكرم السياب
  - . محمد مضر دخيل
  - خضر عباس هارون
    - حازم الخاقاني
  - ـ مصطفى التميمي

    - ـ محمد نادر
  - کرار حاتم صاحب
  - . محمد رضاوي حسن
  - . ليث ستار جبار العمار

- الإفادة من التجارب البحثية التي يقدمها المؤلفون في الفكر
- التعاون والتنسيق مع السادة العلماء والباحثين ممن كتب
- -الاستماع للمقترحات العلمية من أهل التخصص العلوى لرفد
- -تشجيع البحث والكتابة عن أمير المؤمنين عيه اسلام في مراكز

- الدراسات العلوية الحديثة بين الواقع والطموح.
- الرسائل والأطاريح الجامعية تقييم وتعزيز.
- الدراسات العلوية وأثرها في بناء المجتمع ومعالجة أزماته .
  - المؤتمرات العلوية والندوات بين السطحية والواقعية .

# ( عليٌ عليه السلامُ مَنهجُ حق ومَصدرُ حياة )

يقيم المجمع العلوي للبحوث والدراسات الإسلامية التابع إلى قسم الشؤون الفكرية والثقافية في العتبة العلوية المقدسة (ملتقى الباحث العلوي الأول)

العتبة العلوية المقدسة - الخميس ١٥ رجب ١٤٤٦هـ ٢٠٢/١/١٦م

### الفكرة

إقامة ملتقى سنوي يجمع الباحثين ممن ألف في سيرة أمير المؤمنين عبيه السلام وفكره وخطابه , وأصحاب المراكز والأبحاث والدراسات المتخصصة في الفكر العلوي, للإضادة من كتاباتهم وخبرتهم ومقترحاتهم في هذا المجال البحثى المهم ويتداول معهم آليات هذا النبوع من الكتابة وقواعده , ليكون هذا الملتقى المظلمة العلميسة الستي يجتمع تحت ظلها من تشرفت أنامليه في الكتابية عين أمير المؤمنين عليه السلام , أو تناوليه في كتاب أو بحث أو دراسة أكاديمية, لأجل المحافظة على هذه المنجزات المعرفية المهمة وتشجيع الكتابة فيها.

# مسابقة العدد 185

مسابقة خاصة بهذا العدد يمكنكم الاشتراك فيها إلكترونياً عبر مسح الباركود.



علمًا إن أجوبة الأسئلة تجدوها في مقالات هذا العدد آخر موعد للمشاركة سوم 15 رجب هناك هدايا مالية لثلاثة فائزين

تعلـن أسمـاء الفائزيـن في المسابقة عبر قناة مجلـــة الولاـيـــــة في التلكـــرام



