# äXqJ

عُلة علمية ثقافية شهرية تصدر عن العتبة العلوية المقدسة قسم الشؤون الفكرية والثقافية - وحدة عجلة الولاية

ملامح من تفسير القرآن في نهج البلاغة







| السيد عيسى الخرسان                                                                                                        | المشرف العــــام                                                |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------|
| د. محسن عبد العظيم الخاقاني<br>د. حســــين فاضل الحكىـــم<br>هشـــــام أمــوري السمـــــاك                                | رئيس التحربيـــــر<br>مدير التحربــــــر<br>سكرتير التحربـــــر |
| هاشم محـمد البـــاججي<br>حـــــدر رزاق الكعــي<br>عبد الحسن هادي الشافعي<br>حمود حسـين الصـــراف<br>رياض مجيد الخزرجــــي | المحــــــررون                                                  |
| د. صادق علــي الزبىـــدي                                                                                                  | التصحيح اللغـــوي                                               |
| نبأ محسن الحمامي<br>سمير سلبيم الحمازه<br>مهند طاهر الخاقاني                                                              | السلامة الفكـــرية                                              |
| حسين عــــلاء التمــــمي                                                                                                  | تصمــــيم الغلاف                                                |
| صباح حسن الدجيلي<br>اهمد مكي القرشي                                                                                       | التصميم والاخــراج                                              |
| ضياء نسيم حرز الدين                                                                                                       | الاعمدة والبوسترات                                              |

رقم الإيداع في دار الكتب والوثائق في بغداد (1121) للعـــام 2008م رقــم الاعتمــاد فــي نقابــة الصحفيــــــن العراقــيين (744) alwelayh.com - info@alwelayh.com - 07700553150





كان يطلُّ على أكمةِ الشهامة والشمم، بوجهةِ النبويِّ وصوتهِ العلويّ، يشخصُ إلى حافة الدنيا السحيقة، ويهتف بالذين استطابوا الذُّل واستمرأوا الهزيمة، ليوقظهم من رقدتهم، ويبثُّ فيهم ما يفيض به عنصرهُ الحسيني من شجاعةٍ وتوتَّبِ وإباءٍ للضيم.

كان نسرًا من نسور الله الشوامخ، إذا انقض على فريسته سابق الريح بهمّته، وإذا خفّ بجناحيه اكتحلت به عين السهاء، ضعيف في نفسه شديدٌ على أعدائه، تنهمر دموعه على كريمته إذا أنَّ طفلٌ في مهده، وتنبعث من حدقاته أشباح الموت إذا استعرت حميته.

كان حسنًا في كلِّ معانيه ووصوفه، في بهاء وجهه وإشراقة محيّاه، وفي طهر قلبه وعفّة نفسه، صمته حلم وكلامه حكم، هو كلمة الفعل، وهو فعلُ الكلمة، وكان حسنيًا إذا صال، ولعمري كان بحقّ، متحدثُ الأمة وفارسُها.

كان قادمًا إلى الدنيا من الآخرة، ولم يكن ذاهبًا للآخرة من الدنيا، وما زال يذكّرنا بأنَّ هذهِ الدنيا ضئيلة ومشوّهة، ما لم يكن إدامها رضا الله، وماؤها الجهاد في سبيله.

وليت شعري ما أوهن الدنيا في عينك يا نسر الله! هي أبعد دار عن مرضاة الله، وأقربها من سخطه، ولقد قال أحد أعاظمنا ذات مرةٍ وفي لحظة تجلّ هائلة ..

الدنيا .. ما هي الدنيا؟ مجموعة من الأوهام .. لكن دنيانا أكثر وهمًا من الآخوين.

وياك من مجيدٍ مُنيف .. فلقد حلّق نسر الله عن هذه الدنيا الدنيّة بعد أن طيّبها بأنفاسه ونوّرها بوجهه .. وارتأى التحليق إلى الأعلى الممتد، والسمو المؤبد.

ورحم الله الشاعر إذ قال في رثاء شهيدنا المجاهد:

لكنَّ نسـرُ الله قـد بلغ العُـلى ربّاهُ .. لو يُفدى الذي استفديتهُ عـتبى لـك الـلهمَّ باستشهادهِ

في خيرِ مثوىً في الجنانِ ومقعدِ بالحيِّ من قومي وبالمُستشهدِ فرجًا تعجّلهُ لآلِ محمّدِ حتى يتفقهـــوا

الكلــم الطـــب

ف ف

الصراط المستقيم

بلســـانِ علوي مُبـــن

معالحق

قــــرة الأعـــــن

**المان الام**ة

ذاكرة الأمم

بيبليوغرافيا العلوم



تراث الخزانة العلوية

من اروقـــة الحرم

1 + 7

لاذوا بالجــوار

الفاضل المحقق والمدقق الجامع والمبتكر صاحب التصنيفات القيمة.. أحد أعلام القرن الثالث عشر الهجري الملقب بالفاضل النزاقي أحد أبرز علماء الاسلام من موسوعيته المعرفية لقد كان رهمه الله تعالى جامعا لعلوم وفنون متعددة لاسيما الفقه والاصول والرياضيات.. فضلا عن ملما بالحكمة والكلام والأخلاق والاداب..



117

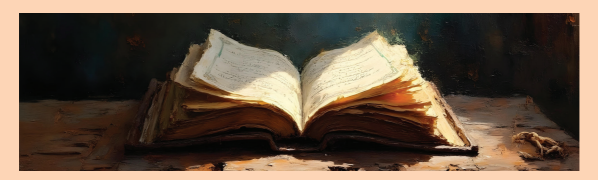
بيراع العلمياء

### ق \_\_\_ق

أ.م.د. صالــح الخزرجــي جامعة وارث - كلية العلوم الاسلامية ■ أثــر اختـلاف الإعـراب فـي تفسير القرآن الكريم

### أثــراختـلاف الإعراب في تفسير القـرآن الكرىــم

أ.م.د. صالـــــح الخزرجــــــي جامعة وارث - كلية العلوم الاسلامية



الحمد لله الذي جعل اللسان العربي أداة كتابه العزيز، وجعله حافلًا بالنفع والقول الوجيز، وصلاة الله وسلامه على الرسول النبي الأكرم وعلى أهل بيته الطيبين الطاهرين.

فإنّ أحق ما يشتغل به الباحثون، وأفضل ما يتسابق فيه المتسابقون، هو دراسة كتاب الله تعالى ومواصلة البحث فيه والتعمق في كشف علومه وحقائقه، ولما كانت نصوص القرآن الكريم محدودة في عددها، فإنّ أبنيتها

ولغتها احتملت المعاني الكثيرة، وكان علم النحو أحد أسباب هذا الاتساع الدلالي، من هنا جاءت هذه المقالة لتُبين أثر اختلاف الإعراب في تفسير القرآن الكريم في مسألتين اختيارًا.

إنّ الاختلاف في الإعراب له أثره في تعدّد معانى التفسير، فتعدد الوجوه الإعرابية يقوم مقام تعدّد الآيات وهذا ضربٌ من الصور البلاغية، وكان لعلهاء النحو اختلاف في إعراب آيات كثيرة، ونتج عن ذلك اختلاف في القواعد الفقهية، ولبيان أثر اختلاف الإعراب في التفسير وأثره في الترجيح بين الأقوال الواردة في تفسير الآيات القرآنية سنتناول دراسة تطبيقية لعدد من المسائل الواردة في تفسير كتاب (الهداية إلى بلوغ النهاية) مكي بن أبي طالب (ت: ٤٣٧هـ) بوصفه مشلًا من الترجيحات الإعرابية في تفسيره.

من المعلوم أنّ الإعراب فرع المعنى ومبين للمعاني ومميّز لها، فالوجوه الإعرابية الأكثر صحّة ما كان موافقًا لمعنى الآية، وعليه وجب حمل الآيات القرآنية على الأوجُّه الإعرابية اللائقة بالسياق والموافقة لأدلّة الشرع كما يجب حمل كتاب الله تعالى على الأوجُه الإعرابية القوية والمشهورة دون الضعيفة والشاذّة والغريبة (١).

### المسألـة الأولـي:

معنى (الكلالة) في قوله - تعالى -: ﴿ وَإِن كَانَ رَجُـلٌ يُــورَثُ كَلَالَـةً أَوِ امْـرَأَةٌ... ﴾ [النساء: ١٦].

ذكر مكى تفسيرات متعددة للفظة (كلالة)

واستبعد تفسيرات أخرى، حيث يرى نصب (كلالة) على أنّه خبر كان عند الأخفش، وإنْ شئت على الحال بجعل كان بمعنى وقع {ويورث} صفة رجل، وهذا على أنّ الكلالة هو الميت، وهو قول البصريين؛ لأنّهم يقولون: الكلالة هو الميت الذي لا ولد له ولا والد ... قال البصريون: هو كها تقول: رجل عقيم، إذا لم يولد له، مشتق من الإكليل كأنّ الورثة غير الولد، والوالد أحاطوا به فحازوا المال، وقرأ الحسن وأبو رجاء (يورِث كلالة) بكسر الراء فجعل الكلالة مفعولًا به، بينها قرأ بعض الكوفيين (يورّث كلالة) بكسر الراء وتشديدها بنصب كلالة على أنّها مفعولًا ما، والكلالة في هاتين الروايتين: الورثة أو المال، وقال أبو عبيدة: (كلالة) أصلها مصدر من كلالة النسب إذا أحاط به، والأب والإبن طرفان للرجل فإذا مات ولم يخلفها فقد مات عن ذهاب طرفيه، فسمى ذهاب الطرفين كلالة، كأنّها مصيبة في تكل النسب، وقد قيل: الكلالة الورثة لا ولد فيهم ولا أب، وهو قول أهل المدينة وأهل الكوفة وشاهد هذا القول بقراءة الحسن، وأبي رجاء برفع (كلالة) بمعنى (يورث منه كلالة) وقال عطاء، (الكلالة) المال الذي لا يرثه ولد ولا والد، فيكون نصبها على أنّها صفة لمصدر محذوف، والتقدير: يورث وارثه كلالة، والكلالة مشتقة من الإكليل

المنعطف على جبين الملك، ومن الروضة المكلّلة وهي التي قد حفّ بها النور وشبه ذلك بالقمر إذ أحاط بالإكليل وهو منزلة من منازل القمر ذات نجوم، يقال: يتكلّله النسب إذا أحاط به، وإنّا شمي الميت الذي لا ولد له، ولا والد كلالة؛ لأنّ كل واحد من الولد والوالد إذا انفرد يحيط به (").

أمّا الحكم بن عيينة فيرى أنّ المراد ب (كلالة) الخلوص الوالد فقط (ئ)، وهناك رأي آخر مفاده أن المراد ب (كلالة): الميت الذي لا ولند له، وهو قول: أبي بكر وعمر، وابن عبياس، والشعبي (٥)، وقول آخر مفاده: أن الكلالة هو كل من لم يرثه أب، أو ابن، أو أبن، أو أبن وهو قول: قطرب، وأبي عبيدة (٢)، وقال ابن زيد أنّ المراد بالكلالة: الحي والميت الذي لا ولند له ولا والد، فالحي والميت كلهم كلالة هذا يورث بالكلالة، وهذا يورث بالكلالة.

ويبدو أنّ معنى الكلالة من الناحية الإعرابية هو الميت الذي ليس له ولد ولا والد أكثر صوابًا؛ لأنّها ستكون منصوبة على الحال من الضمير المستكن في يورث، ولا يحتاج إلى تقدير، أما تفسيرها بالوارث الذي لم يترك ولدًا ولا والدًا فهي تحتاج إلى تقدير مضاف؛ أي ذا كلالة؛ لأنّ الكلالة إذ ذاك ليست نفسها الضمير في يورث، ومعلوم أنّ القول

بالإظهار مقدّم على القول بالإضار، وإنَّ حمل الكلام على غير إضار أولى من أن يُسلك به الإضار والافتقار (^).

#### المسألــة الثانيـــة:

إعراب (كتاب الله) في قوله تعالى: {والمحصنات من النساء إلا ما ملكت أيهانكم كتابَ الله عليكم} [النساء: الآية: ٢٤]، ذكر مكى ثلاثة أوجه في إعراب (كتاب الله)، هي: النصب على المصدرية أو الإغراء(٩)، أو الحال، وضعّف الوجه الثاني، حيث يرى نصب {كتاب الله} على المصدرية عند سيبويه؛ لأنّه لَّا قال: (حُرّمت عليكم) على أنّه كتب ذلك، فالمعنى كتب الله عليكم ذلك كتابًا، وقيل: نصبه على الإغراء، أي: الزموا كتاب الله... وهذا قول ضعيف مردود، وهو قول الكوفيين؛ لأن (عليكم) يقوم مقام الفعل في الإغراء، وهو لا ينصرف، ولا يجوز تقديم المفعول عليه عند أحد، لا يجوّز زيد ذلك، ونصبه عند بعض الكوفيين على الحال، كأنّه قال: كتابَ الله عليكم (١١٠)، وقال ابن عاشور: «وقوله: ﴿ كتابَ الله عليكم ﴾، هو تحريض على وجوب الوقوف عند كتاب الله، ف(عليكم) ناب مناب (إلزموا) وهو بمعنى اسم الفعل، وذلك كثير في الظروف والمجرورات المنزّلة منزلة أساء الأفعال بالقرينة، كقولهم: إليك،

ودونك، وعليك، و(كتابَ الله) مفعوله مقدّم عليه عند الكوفيين ١١١٠).

وهذا القول ضعفه مكي ورده مجموعة من أهل العلم، منهم الطبري، والزجّاج، والعكبرى فقال الطبرى: «وقد كان بعض أهل العربية يزعم أنَّ قوله (كتاب الله عليكم) منصوب على وجه الإغراء، بمعنى: عليكم كتابَ الله، إلزموا كتاب الله، والذي قال من ذلك غير مستفيض في كلام العرب، وذلك أنّها لا تكاد تنصب بالحرف الذي تغري به إذا أخرت الإغراء، وقدّمت المغرى به، لا تكاد تقول: (أخاك عليك، وأباك دونك) وإن كان جائرًا، والذي هو أولى بكتاب الله أن يكون محمولًا على المعروف من لسان مَن نزل ىلسانه (۱۲).

وقال الزجّاج: «هذا عندنا لا يصح؛ لأنّ معمول عليك لا يتقدم عليه »(١٣)، أما العكبرى فقال: «قال الكوفيون: هو إغراء، والمفعــول مقــدّم، وهــذا غــير جائــز؛ لأنّ (عليكم) وبابه عامل ضعيف، فليس له في التقديم تصرف»(١٤).

فهذه المسألة خلافية، اختلف فيها البصريون مع الكوفيين، فذهب البصريون إلى أنَّه لا يجوز تقديم معمول ألفاظ الإغراء عليها؛ لأنّها فروع على الفعل في العمل

فينبغي أن لا تتصرّ ف تصرفه؛ لأنّ ذلك يودّى إلى التسوية بين الفرع والأصل، وذلك لا يجوز؛ لأنّ الفروع أبدًا تنحطّ عن درجات الأصول، في حين ذهب الكوفيون إلى أنّ ذلك جائز، واحتجّوا بهذه الآية وأيضًا بالقياس على أنّها نائبة عن الفعل، والفعل يجوز تقديم معموله عليه وكذلك ماناب عنه (۱۵).

وهناك قولٌ ثالث في إعراب (كتابَ الله) وهو النصب على الحال وهو ما ذكره مكي (١٦) وقول رابع في إعراب (كتابَ الله) وهو برفع (كتاب) على أنَّه خبر لمبتدأ محذوف تقديره: هـذا كتـابُ الله عليكـم، وقـد أجـازه الزجّاج، والنحاس، والزمخشري، والقرطبي (١٧٠)، فيقول الزجّاج: «و يجوز أن يكون (كتاب الله عليكم) مر فوعًا على معنى هذا فرض الله عليكم الله ١٨٠٠.

بعد استعراض أقوال المفسرين واللغويين في إعراب (كتاب الله) في قوله تعالى: ﴿ والمحصّنات من النساء إلا ما ملكت أيهانكم كتابَ الله عليكم ﴾، يظهر والله أعلم أنَّ القول الراجح هو ما ذهب إليه مكي، ومن وافقه، ويشهد لذلك ما يأتى:

أولًا: ما صرّح به عدد من أئمة التفسير واللغة من أقوال تدلّ على تضعيف ما سواه ورده. ثانيًا: يؤيد ذلك قراءة محمد بن السمقيع (كتابَ الله عليكم) بهذه الصورة: (كتب الله عليكم) المنه عليكم) المنه وليس بعد التاء عليكم والباء مبنيّة على الفتح، قال ابن جنّي: (في هذه القراءة دليل على أنّ قوله: (عليكم) من قوله: (كتاب الله عليكم) اسمًا سمي به الفعل، كقولهم: عليكم) اسمًا سمي خذ زيدًا، وذلك أنّ عليك ودونك وعندك إذا جُعلن أسماءً للفعل لسنَ منصوبات المواضع، ولاهن متعلقات بالفعل مُظهرًا ولا مضمرًا»(۲۰).

ومعلوم أنّ الوجه التفسيري والإعرابي الموافق لرسم المصحف أولى من الوجه المخالف له، ثم الأولى بكتاب الله تعالى أن يُحمل على المعروف عن لسان من نزل بلسانه، فحمل الآية ينبغي أن يكون على الأكثر والأفصح الدي لم يتعرض لتأويل أو اعتراض عليه، وهو القول الذي رجّحه مكي، ومن المعلوم أنّه يجب حمل كلام الله عزوجل على الأوجُه الإعرابية القوية والمشهورة دون الضعيفة، والشاذة والغريبة (٢١)، وأمّا القول بالنصب على الإغراء فقد ضعّفه كثير من العلماء وردّوه كما تقدم... والله أعلم بالصواب.

نلحظ أنه قد نتج عن اختلاف الآراء في إعراب آيات من القرآن الكريم اختلاف تنوع

في المعاني والدلالات، وهذا مما يشري المعاني التفسير، التفسيرية ويفتح آفاقًا من ميادين التفسير، ومما لا خلاف فيه سعة اللغة العربية وعمقها وأهميتها في فهم القرآن الكريم وتفسيره وأنها لا غنى عنها في التفسير، ولكن لا يمكن الاعتاد على اللغة وحدها في فهم كلام الله تعالى.

١. ظ: الحربي، قواعد الترجيح عند المفسرين: ٢/ ٦٣٣ - ٦٢٦.
 ٢. ظ: مكي، الهداية: ٢/ ١٢٤٥ - ١٢٤٧.

٣. ظ: الماوردي، النكت والعيون: ١/ ٤٦٠، وابن عطية، المحرر الوجيز: ٢/ ١٩، وآخرون.

ظ: الطبري، جامع البيان: ٨/ ٥٩، والقرطبي، الجامع لأحكام القرآن: ٥/ ٧٧.

٥. ط: أبو عبيدة، مجاز القرآن: ١/١١٨، والقرطبي، الجامع لأحكام القرآن، ٥/ ٧٧.

٦. ظ: جامع البيان: ٨/ ٦٠، ومعاني القرآن للنحاس: ٢/ ٣٥.

٧. ظ: الحربي، قواعد الترجيح عند المفسرين: ٢/ ٤٢١.

٨. ابن هشام، أوضح المسالك إلى ألفية ابن مالك: ٤/ ٧٩.

٩. ظ: مكي، الهداية: ٢/ ١٢٨١.

۱۰ . ابن عاشور، التحرير والتنوير: ٥/٧.

۱۱. الطبري، جامع البيان: ۸/ ۱۷۰.

١٢. النحاس، إعرآب القرآن: ١/٢٥١.

١٣. الزجاج، إعراب القرآن: ١/ ٣٤٦.

١٤. ظ: الأنباري، الإنصاف في مسائل الخلاف: ١/ ٢٢٨.

١٥. ظ: مكنى، الهداية: ٢/ ١٢٨١.

17. ظ: إعراب القرآن: ١/ ٢٠٨، الكشاف: ١/ ٢٩٧، الجامع لأحكام القرآن: ٥/ ١٢٤.

١٧ . معاني القرآن: ٢/ ٣٧.

۱۸. ظ: المحتسب: ١/ ١٨٥، ابن سيده، إعراب القرآن: ٧٤ م ٢٤.

١٩. المحتسب: ١/ ١٨٥.

٠٠. الحربي، قواعد الترجيح عند المفسرين: ١/١٠١.

۲۱. ظ: مكى، الهداية: ٣/ ١٦١٣ – ١٦١٨.

### بِنْ \_\_\_\_ِ ٱللَّهِ ٱلرَّحْمَانِ ٱلرَّحِي \_\_\_ِ

لَّيْسَ ٱلْبِرَّ: أَن تُوَلِّواْ وُجُوهَكُمْ قِبَلَ \_\_\_\_\_ أَن تُوَلِّواْ وُجُوهَكُمْ قِبَلَ \_\_\_\_\_

وَلَحِنَّ ٱلْبِرَّ مَنْ : ءَامَنَ

### بِٱللَّهِ - وَٱلْيَوْمِٱلْآخِرِ - وَٱلْمَلَيْكِةِ - وَٱلْكِتَبِ - وَٱلْتَبِيِّنَ

وَءَاتَى ٱلْمَالَ عَلَى حُبِيهِ

### وَ وَيِ ٱلْقُرْبَيٰ - وَٱلْيَتَهَىٰ - وَٱلْمَسَاكِينَ - وَٱبْنَ ٱلسَّبِيلِ - وَٱلسَّابِيلِ - وَٱلسَّا بِلِينَ - وَفِي ٱلرِّقَابِ

- وأقام الصلوة
- وَءَاتَى ٱلزَّكُوةَ
- وَٱلْمُوفُونَ بِعَهْدِهِمْ إِذَا عَهَدُواْ
  - وَٱلصَّابِرِينَ فِي

الْبَأْسَآءِ - وَالضَّرَّآءِ - وَالْضَّرَّآءِ - وَحِينَ الْبَأْسُِّ الْبَأْسِ الْبَأْسِ الْبَأْسِ الْمُتَقُونَ - الَّذِينَ صَدَقُولُ الْمُتَقُونَ وَأُولَتِكَ - هُمُ الْمُتَقُونَ وَأُولَتِكَ - هُمُ الْمُتَقُونَ - وَالْضَالِكَ - هُمُ الْمُتَقُونَ - وَالْضَالِكَ - وَالْضَالِكَ - وَالْضَالَةِ - وَالْضَالَةِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّ



# الكلم الطيب

د. عماد الكاظمييي العتبة الكاظمية المقدسة ■ السيرة النبوية بين التاريخ والعقيدة مسألة رضاع النبي ﷺ وقفة وتأمل!

### السيرة النبويية بين التاريخ والعقيدة

مسألــــة رضـــــــاع النــــجي (صلى الله عليه وآله) وقفة وتأمل!

د. عماد الكاظمي العتبة الكاظمية المقدسة

إِنَّ موضوع رضاع النبي (صلى الله عليه وآله) عند مرضعته "حليمة السعدية" من الموضوعات المشهورة تاريخيًا في كتب السيرة، وممّا يجدر البحث فيه لهذا الأمر هو: هل أنَّ مرضعته كانت على الخنيفية التوحيدية؟ أو كانت على غير ذلك، يعني كافرة أو مشركة؟ فعلى الأوّل: فإنّنا نحتاج إلى نصِّ تاريخي يبيّن ذلك، وعلى الثاني: فهل يُعقل أنْ خاتم الأنبياء والمرسلين يبدأ طعامه بشراب لبن كافرة؟ وينبت لحمله على ذلك؟! وتعاليم الشريعة المقدسة قد اعتنت كثيرًا بالرضاع وما يتعلُّق به، وهذا واضح من خلال الروايات الشريفة، والأحكام الشرعية المتعلقة بها، وهذا ما أسنه فيما يأتي:



### الأحاديث الواردة في الرضاعة وآدابها:

لقد وردت أحاديث متعددة في ذلك ضمن أحاديث النبي والأئمة (صلوات الله وسلامه عليهم اجمعين) أذكر من ذلك حديثين

قال أمير المؤمنين إلى: ((ٱنْظُرُوْا مَنْ يُرْضِعُ أَوْلَادَكُمْ فَإِنَّ الْوُلْدَ يَشُبُّ عَلَيْهِ))(١).

وقال ﷺ: ((تَخَايَرُوْا لِلرِّضَاعِ كَمَ الْتَخَايَرُوْنَ لِلنِّكَاحِ، فَإِنَّ الرِّضَاعَ يُغَيِّرُ الطَّبَاعَ))(٢).

فهذا الحديثان وغيرهما من الأحاديث تبيِّن الصفات التي حثّت الشريعة على توافرها في المرضعة؛ لأهمية هذه المرحلة للإنسان.

### الأحكام الشرعية في الرضاع

ذكر الفقهاء في مؤلفاتهم الفقهية الأحكام المتعلّقة بالرضاع من حيث الأحكام التكليفية: الوجوب، والحرمة، والاستحباب، والكراهة، والإباحة، ونذكر من ذلك بعض تلك الأحكام الواردة، ومنها:

وَيُسْتَحَبُّ أَنْ يُخْتَارَ لِلرَّضَاعِ: الْعَاقِلَةَ، المُسْلِمَةَ، الْعَفِيفَةَ، الْوَضِيْئَةَ وَلاَ تُسْتَرْضَعُ الْكَافِرَةُ، وَمَعَ الاضْطِرَارِ تُسْتَرْضَعُ الذِّمِّيَّةُ، وَيَمْنَعُهَا مِنْ شُرْبِ الْخَمْرِ، وَأَكْلِ كَمْ الْخُنْزِيرِ (٣).

وفي هذا الحكم بيان جلى في الحثّ على هذه الصفات المتقدمة التي ينبغي توافرها في المُرضع، والتأمل فيها يؤكّد أهمية الرضاع في التشريع الإسلامي.

وَيُكْرَهُ أَنْ يُسَلَّمَ إِلَيْهَا [الكافرة] الْوَلَدُ لِتَحْمِلَهُ إِلَى مَنْزِلِهَا. وَتَتَأَكَّدُ الْكَرَاهِيَةُ فِي ارْتِضَاع المُجُوسِيَّةِ، وَيُكْرَهُ أَنْ يُسْتَرْضَعَ مِنْ وِلَادَتِهَا عَنْ زِنًا وَرُوِيَ أَنَّهُ إِنْ أَحَلَّهَا [مَوْ لَاهَا] فِعْلَهَا، طَابَ لَبَنْهَا وَزَالَتْ الْكَرَاهِيَةُ وَهُوَ شَاذٌّ(١).

والكراهــة الــواردة تؤكّــد أهميــة الاعتنــاء في اختيار المُرضع، بل معاهدته ومتابعته مع وجود المُرضع له؛ لما في ذلك من أثر على تربية الإنسان.

وقد ذكر «أبن هشام» في سيرته عنوانات متعــددة حـول رضاع النبي على وما جـرى عليه في بني سعد، أذكر من ذلك عنوانًا واحدًا مشالًا على ذلك، ليتم مناقشته.

### إعلام جده بولادته وما فعله به..

((قَالَ ٱبْنُ إِسْحَاقَ: فَلَـمَّا وَضَعَتْهُ أُمُّهُ اللَّهِ أَرْسَلَتْ إِلَى جَدِّه عَبْدِ الْمُطَّلِبِ: أَنَّهُ قَدْ وُلِدَ لَكَ غُلامٌ، فَأْتِهِ فانظرْ إلَيْهِ، فَأَتَاهُ فَنَظَرَ إلَيْهِ، وحَدَّثَتْه بِمَ إِرَأْتْ حِينَ حَمَلَتْ بِهِ، وَمَا قِيلَ لَمَا فيه، وما أمرت به أن تسمِّيه.

فَيَزْعُمُونَ أَنَّ عَبْدَ الْمُطَّلِبِ أَحَدَهُ، فَدَخَلَ بِهِ الْكَعْبَةَ فَقَامَ يَدْعُو الله، وَيَشْكُرُ لَهُ مَا أعطاه، ثُمَّ خَرَجَ بِهِ إِلَى أُمِّهِ فَدَفَعَهُ إِلَيْهَا، والتُّمس لِرَسُولِ الله ﷺ الرُّضَعَاءُ.

قَالَ ٱبْنُ هِشَام: المُرَاضِعُ. وَفَى كِتَاب الله تَبَارَكَ وَتَعَالَى فِي قِصَّةِ مُوسَى اللهِ: ﴿ وَحَرَّ مْنَا عَلَيْهِ الْمُرَاضِعَ ﴾ [سورة القصص: ١٢].

قَالَ آبْنُ إِسْحَاقَ: فَاسْتَرْضَعَ لَهُ امْرَأَةً مِنْ بَنِي سَعْدِ بْنِ بَكْرِ. يُقَالُ لَهَا: حَلِيمَةُ آبنة أبي ذُؤيْب))(٥).

فمن خلال الجمع بين العقيدة والتشريع من جانب، والسيرة من جانب آخر، أقول مايأتى:

الامر الأول، إذا كانت الشريعة المقدسة قد ذكرت تلك الآداب الخاصة بالمرضعة، وما يجب أنْ تتوافر فيها من خصال، وحثت بشدة على ذلك، وإذا كان الله تعالى حرَّم المراضع على نبيه موسى الله ، لأجل إرجاعه إلى أمه.

### فالتعامل مع تلك المرويات إما أنْ يكون:

١- هذا الأمر لم يحدث. أي لا يوجد واقعًا موضوع رضاعته من قبل المرأة المعروفة تاريخيًا برحليمة السعدية)، وهذا يؤدي إلى

التأمَّل كثيرًا في الروايات الواردة في رضاعتها لـه.

٢- إنَّه قد حدث الرضاع والنبي تمت رضاعته من كافرة أو مشركة. فهل يمكن للمسلم أنْ يقول بذلك، إذ يكون الطعام الأول الذي يدخل جوف رسول الله خاتم الأنبياء والمرسلين، المُشَرِّع ﷺ من امرأة كافرة؟!!

٣- إنّ مرضعته (حليمة) كانت على دين الحنيفية كم كان بعض الناس على ذلك، فهذا يحتاج إلى بحث ودليل الإثبات حنيفيتها.

#### وفي مناقشة ذلك أرى:

إنَّ الأمر الثاني، لا يمكن قبوله مطلقًا؟ حيث مخالفته للعقيدة والتشريع، كما تقدّم من بيان في أحكام الرضاع وأهميتها بصورة عامة، فكيف لو كان المُرْضَع هو المُشَرِّعُ، خاتم الأنبياء والمرسلين!!

وإنّ الأمر الثالث يحتاج إلى دليل، ولا يوجد دليل على حنيفيتها على وفق التتبع الأوَّلي للموضوع، وقد قال «أبن هشام» في سيرتها عند ذكر زوجها: ((وَٱسْمُ أَبيْهِ الَّـذِيْ أَرْضَعَهُ عِنْ الْخُارِثُ بْنُ عَبْدِ الْعُرْ...) (١٠)، ثم قال الأستاذ المعلِّق على الكتاب في بيان ما ورد في زوجها: ((لَمْ يُذْكَرْ لَـهُ إِسْلَامًا، وَلَا ذَكَرَهُ

كَثِيرٌ مِكَ نْ أَلَّ فَ فِيْ الصَّحَابَةِ، وَفِيْ رِوَايَةٍ أَنَّهُ أَسْلَمَ بَعْدَ بِعْثَةِ النَّبِيِّ))(٧).

ممّا تقدم يوضِح بأنَّ صاحب اللبن (زوج حليمة) لم يكن على الحنيفية، فضلًا عن قوله في رواية أنَّه أسلم بعد البعثة، فكم كان عمره عندما أسلم؟

- والأمر الأول أنَّ موضوع رضاعه من حليمة السعدية لم يتم، وهذه روايات تحتاج إلى مراجعة دقيقة من الأعلام المحقّقين؛ لأنَّ المسألة مهمة جدًّا، فهو أرجح الأقوال من خلال مناقشة رواية الرضاع، وإلا فإنَّ ما تمّ عرضه لا يمكن الركون إليه والوثوق به.
- الأمر الأول، إذا كانت الشريعة المقدسة قد ذكرت تلك الآداب الخاصة بالمرضعة، وما يجب أنْ تتوافر فيها من خصال، وحثت بشدة على ذلك، وإذا كان الله تعالى حرَّم المراضع على نبيه موسى إلى الأجل إرجاعه إلى أمّه.

١ - الشيخ محمد بن الحسن الحر العاملي، وسائل الشيعة: ١/ ٢٦ ٤.

٢ - المصدر نفسه، الحديث: ٦.

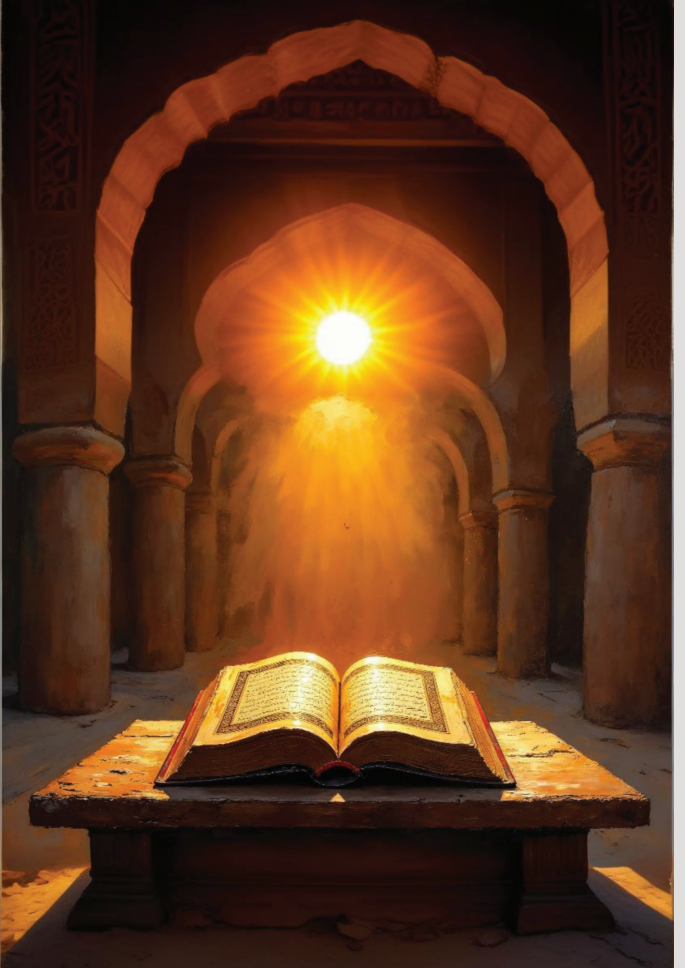
٣- الشيخ جعفر بن الحسن المحقق الحلي، شرائع الإسلام في مسائل الحلال والحرام: ٢/ ٥٧٠.

٤ – المصدر نفسه.

٥ – السيرة النبوية: ١/ ١٨٤ – ١٨٦.

٦- السيرة النبوية: ١/ ١٨٦.

٧- المصدر نفسه.

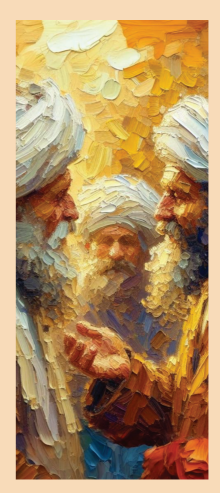


# حتى يتفقهوا

أ.م. د فارس فضيل الخطيب جامعة الكوفة/ كلية التربية الأساسية ■ العقل وموقعه من التشريع

# العقــل وموقعه مــن التشريع

أ.م. د فارس فضيل الخطبيب جامعة الكوفة/ كلية التربية الأساسية



من الموضوعات المهمّة والتي وقعت محلًا للبحث العلمي بين مختلف فقهاء المذاهب الإسلامية وفي مقدمتهم فقهاء الإمامية هي مسألة (العقل وعلاقته بالتشريع) الأمر الذي يدفعنا لتوضيحه وبيانه بشكل واضح، وكما يأتي:

قبل البدء لابدّ من الإشارة الى أن العقل هـو المحور الأساس للتكليف الإلهي للإنسان ومن دونه فالمقتضي معدوم حينئـذ، ولأهميتـه فقـد ورد في الأثـر عـن الإمـام الباقـر ﷺ أنه قال: ((لما خلق الله العقل استنطقه، ثـم قال لـه أقبـل فأقبل، ثم قال له أدبر فأدبر، ثم قال له: وعزتي وجلالي مِا خلقتُ خلقًا هـ و أحـب إلى منك، ولا أكْمِلـك إلا فيمـنّ أحب، أما إني إياك آمر، وإياك أنهي، وإياك أثيب))(١) وهـو تصريح واضح لأهميته وأثاره في محورية الانسان الذي هـو متعلق التكليف ومن يراجع الجوامع الحديثية يجد العديد من الروايات الخاصة بذلك، كيف وقد ورد في القرآن الكريـم أكثر من خمسة وأربعين مـوردًا لمشـتقات العقـل، وما ذاك إلا لأهميته التي لا يُختلف عليها، قال تعالى ﴿أَتَأُمُ رُونَ النَّاسِ بِالْـبِرِّ وَتَنْسَـوْنَ أَنفُسَـكُمْ وَأَنتُـمْ تَثْلُـونَ الْكِتَـابُ أَفَـلًا تَعْقِلُونَ ﴾ اللَّقَرة / ٤٤٤ فضلًا عن الالفاظ التي تحمل معنى العقل كـ (أولى الألبـاب - أولى النُّهـي - القلـبّ - الحِجـر - اللـب -الفؤاد) إلى غير ذلك ممّا يشعر بأهميته الأمر الذي يدعونا لتعريفه - ولو اهالًا - وكما بأتي:

#### أولًا: تعريف العقل

يعرّف العقل في اللغة بأنه الحبس والإمساك؛ لأنه يحبس صاحب عن الوقوع في المصائب والمهالك والتثبت في الأمر(٢).

أما عند الفلاسفة فقد تباينت وجهات النظر في ذلك، فمنهم من جعله القوة الادراكية، ومنهم من قسمه على ثلاثة عقول (البرهانية - المنطقية الخطابية) ومنهم من ذكر أنه العلم دون غيره من الاختراعات اللفظية التي تتغير بحسب الحيثيات. لكن المهم هو العقل كدليل شرعي يعتمده الفقهاء في البحث الفقهي، وعليه فمن يتابع كلات الاصوليين في بيان العقل، يجدها يتابع كلات الاصوليين في بيان العقل، يجدها ختلفة فهل المقصود منه (البراءة - الاستصحاب - فحوى الخطاب - الدلالة الإلتزامية - مقدمة الواجب) أو للعقل كدليل شرعي معنى آخر؟ (٣).

ذكر السيد الخوئي (قده) أن حكم العقل هو الإدراك، لكن ما الذي يدركه العقل؟ فهل يدرك المصلحة والمفسدة؟ أو يدرك الحسن والقبح، وحينئذ يحكم بثبوت الحكم الشرعي في مورده؟ أو يدرك الأمر الواقعي مع غض النظر عن ثبوته أو نفيه شرعًا؟ اختار (قده) المعنى الثالث لاستتباعه حكمًا شرعيًا مع عدم انكاره للمعنى الثاني لكنه لا يستتبع الحكم الشرعي (3).

والمعنى الأخير هو ما وقع للبحث العلمي بين الفقهاء في عدد من المسائل فان العقل إذا أدرك الملازمة بين وجوب شيء ووجوب مقدمته أو بين وجوب شيء وحرمة ضده وثبت وجوب شيء بدليل شرعي وهذا ما يُسمى بغير المستقلات العقلية؛ لأن احدى مقدماته غير عقلية في قبال المستقلات العقلية التي تكون مقدامتها عقلية.

#### ثانيًا: حجية الدليل العقلي

من الواضح أن الأدلة على نوعين: قطعية وظنية، والدليل الظني لا شكّ هو بحاجة الى دليل على حجيته، وهنا نسأل هل الدليل العقلي دليل ظني أو عقلي؟ فإن كان ظنيًا فلا يمكن اثبات ذلك لضرورة عدم حجية الظنون العقلية، وإن كان قطعيًا فحجته قائمة على القطع الذي تكون حجيته ذاتية (٥٠).

### ثالثًا: مساحـــة الدليل العقلي

من المهم معرفة المساحة التي يحتلها الدليل العقلي من التشريع، ذلك أن فقهاء الإمامية اختلفوا في حجية العقل على قسمين بحسب الظاهر: حجيته كها هو مؤدى أصوليي الإمامية أو عدم حجيته كها هو المشاع عن الإخباريين.



وعلى كل حال، فمن اختار حجيته اختلفوا في بيان موقعه على نحوين: هل العقل العملي والنظري قوتان أو قوة واحدة؟ والآخر: ما هي مدركات العقل العملي بعد الاتفاق على مدركات العقل النظري؟

إن العقل العملي يدرك الحسن والقبح، ويدرك من ذلك القضايا الكلية دون الجزئية الأمر الذي يجعل مساحة الدليل العقلي هي (التحسين والتقبيح العقليين) دون غيرها.

لكن ما المراد من التحسين والتقبيح المذكور أعلاه؟ ذُكرا له أربعة معانٍ:

١ - الملائمة للنفس وعدم الملائمة.

**٢**-الكمال والنقص (٦).

٣- مما ينبغي أن يفعل ولا ينبغي كذلك.

٤ - موافقة مصلحة العبد ومخالفتها(٧).

رابعً ا: هـل التحسين والتقبيح ثابت للأشياء أو لا؟

تباينت آراء العلماء من الفلاسفة والمتكلمين والاصوليين في بيان المورد على عدد من الأقوال:

1 - إن الأفعال خالية من التحسين والتقبيح، والشارع ما يحسنه حسن ويقبحه فهو قبيح، وهو مذهب الأشاعرة (^).

٢- إن صفة التحسين والتقبيح واقعة فعاً
 للأفعال (٩).

٣-إن التحسين والتقبيح من الأمور الاعتبارية التي تنتمي للمشهورات أو ما يُسمى الآراء المحمودة (١٠٠)، والأخير ما وقع عليه القبول بتكييفات كثيرة.

#### النتائج:

ا\_يعــد العقــل مــن مصــادر التشريــع لكــن بمحدوديــة النطــاق وليــس بشــكل عــام .

٢ يتفق العلاء على الأبحاث المنبثقة نتيجة
 ارتباطها بالعقل النظري .

٣ يستطيع العقل العملي ادراك الكليات من قبيل التحسين والتقبيح العقليين.

٤ التحسين والتقبيح من الأمور الاعتبارية
 المشهورة .

١ - العلامة المجلسي، بحار الأنوار: ١ / ٩٦ حديث ٤٣.

٢- ظ: ابن فارس، معجم مقاييسِ اللغة: ٤/ ٩٦.

٣- ظ: الشيخ محمر رضا المظفر، أصول الفقه: ٣/ ١٣٣.

٤- ظ: مصباح الأصول: ٢ / ٥٦.

٥- ظ: السيد محمد باقر الصدر، دروس في علم الأصول: ٢ / ٢٥٨.

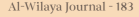
٦- ظ: الشيخ محمد إسحاق الفياض، المباحث الأصولية:
 ١٦٣ / ١٠٥

٧- ظ: الشيخ محمد رضا المظفر، أصول الفقه: ٢ / ٢٧٢.

٨- ظ: القاضي الجرجاني، شرح المواقف: ٨ / ١٨٣.

٩- ظ: الشيخ محمد السنَّد، العقل العملي: ٣٤٦.

٠١- ظ: السيد محمد تقي الحكيم، الأصول العامة للفقه المقارن: ٢٩٠.



### مع الحق

■ معـــرفة الله تعالـــى دراسة تحليلية في ضوء آيات الكتاب الكريم وروايات العترة الطاهرة

أ. د. جاسم هاتو فاخر الموسوي جامعــة الكوفــة/ كلية الفقــه

### معرفة الله تعالـــــى

دراسة تحليلية في ضوء آيات الكتاب الكريم وروايات العترة الطاهرة

أ. د. جاسم هاتو فاخر الموسوي حامعــة الكوفــة/ كلبة الفقــه



إنّ معرفة الله تعالى خالـق الوجـود واجبـة بالبرهـان العقلـي القاطـع، وهـذه المسـألة تعـرف في الكتـب الكلاميـة بمسـألة وجـوب المعرفـة الإلهيـة.

لكن ما هي طرائق هذه المعرفة؟ هذه المسألة تعرف في كتبهم الكلامية بمسألة طرق المعرفة الإلهية، وموقعها من البحث من حيث الأهمية والترتيب المنطقي بعد مسألة وجوب المعرفة الإلهية وبراهينها، فما لم يتم إثبات وجوب المعرفة لا جدوى من البحث عن طرقها.

وقد سلكوا لتحصيل هذه المعرفة ثلاثة مسالك أخذوا مادتها بنحو شبه تام من آيات الكتاب العزيز والرواية الشريفة الواردة بذيلها أو المبينة لمضامينها، وهذا كاشف عن مستوى تأثير هذه الرواية في هذا المبحث الكلامي، وهذه المسالك عبارة عن:

- الأول: المشاهدة النفسية للوجود المجرد للوصول من خلال هذه المشاهدة المجردة للحـق تعـالي، فهـو سـير أنفـسي مجـرد في تجليـات الحـق جـل شـأنه ومظاهـره وآثـاره الوجودية العلوية المجردة عن المادة وآثارها، وهذا هو مسلك السير الأنفسي لمعرفة الحق جل شأنه.
- الثاني: المشاهدة الحسية للوجود المادي للوصول من خلال هذه المشاهدة المادية للحق تعالى، فهو سير مادي في تجليات الحق جل شأنه ومظاهره وآثاره الوجودية السفلية المادية وآثارها، وهذا هو مسلك السير الآفاقي لمعرفة الحق جل شأنه.

وقد أرشد لهذين الطريقين إلى معرفة الحق جل شأنه قوله تعالى: \_\_\_\_\_ ﴿ سَنُرِيهُمْ آيَاتِنَا فِي الْآفَاقِ وَفِي أَنفُسِهِمْ حَتَّىٰ يَتَبُيَّنَ لَهُمْ أَنَّهُ الْحُتُّ أَوَلَمْ يَكْفِ برَبِّكَ أَنَّـهُ عَـلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ شَـهِيدٌ ﴾ [فصلت/ ٥٣]، فالآية الكريمة فيها دلالة ظاهرة على أن المساهدات الآفاقية الحسية والنفسية المجردة توصل إلى معرفة الله تعالى، وهذه مشاهدة عامّة، وهي مشاهدة الحق تعالى في خلقه بقرينة (سَـنُريهمٌ)؛ إذ الخطاب فيه عام.

وكذا فيها دلالة ظاهرة على مشاهدة أخرى هي مشاهدة الخلق في الحـق تعـالي (أَنَّهُ عَـلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ شَـهيدٌ)،

وهــذه مشــاهدة خاصّــة بقرينــة (أَوَلَمُ يَكْفِ برَبِّكَ)؛ إذ الخطاب فيها خاص لرسول الله ﷺ.

وهـذا اللـون مـن المعـارف يحتـاج إدراكه لمرتبة خاصة من المعرفة كها تشهد لذلك الروايات الشريفة المبينة للآيـة الكريمـة، ومنهـا مـا رواه الشـيخ الكليني في الكافي بسنده عن الطيار، عن أبي عبد الله إلى في الآية (حَتَّكِيٰ يَتَبَــيَّنَ)، قــال: ((دع ذا))(١).

فالرواية فيها دلالة وإرشاد إلى ستر الأئمة لبعض المعارف التي يتطلب فهمها بعض الأصول المعرفية والعقلية التي لم تكن معروفة آنذاك، وكان الاعتهاد على التعبّد، ومن هنا كان تركيز أئمة الهدى على مسألة حجتهم الآيات الكريمة التي دعت للتعقل لأجل وأنهم حجم الله على خلقه، وهذا شبيه بقصة العبد الصالح مع نبي الله موسى على، قال تعالى: ﴿قَالَ لَـهُ مُوسَىٰ هَـلْ أَتَبعُـكَ عَـلَىٰ أَن تُعَلِّمَـن مِمَّـا عُلِّمْـتَ رُشْـدًا. قَـالَ إِنَّـكَ لَـن تَسْتَطِيعَ مَعِلَى صَابِرًا. وَكَيْلُفَ تَصْبِرُ عَلَىٰ مَا لَمْ تُحِطْ بِهِ خُبْرًا. قَالَ سَتَجِدُني إِن شَاءَ اللهُ اللهُ صَابِرًا وَلَا أَعْمِي لَكَ أَمْرًا. الَ فَإِنِ اتَّبَعْتَنِي فَلَا تَسْأَلْنِي عَنْ شَيْءٍ حَتَّىٰ أُحْدِثَ لَكَ مِنْهُ ذِكْرًا ﴾ [الكهف/ ١٦ -٧٠]، فقد أخبره أن لا يسأله؛ لأنه لن يحتمل الإجابة؛ لحاجتها إلى أصول معرفیة خاصة كا يرشد لذلك قوله تعالى: (وَكَيْفَ تَصْبِرُ عَلَىٰ مَا لَمْ تَحِطْ بِهِ خُبِرًا) الكهف/ ٦٨)، وما نحن فيه من هذا القبيل، ولذا احتاج استفادة الأصل منها إلى تدبر وتأمل.

> الوجود أعم من الوجود المجرد والمادي للوصول من خلال هذه المشاهدة العقلية للحق تعالى، فهو سير عقلي في تجليات الحق جل شأنه ومظاهره وآثاره الوجودية وآثارها، وهذا هو مسلك السير العقلي لمعرفة الحــق جــل شــأنه.

وقد أرشد لهذا الطريق لمعرفة الله تعالى

الاهتداء إليه تعالى ومعرفته جل شأنه، كقوله تعالى في ذمّ الكفّار وجحودهم خالق الوجود بتركهم التعقّل: (وَمَثَلُ الَّذِينَ كَفَرُوا كَمَثَل الَّـذِي يَنْعِـقُ بِــمَا لَا يَسْــمَعُ إِلَّا دُعَــاءً وَنِــدَاءً صُــمٌّ بُكْمٌ عُمْئٌ فَهُمْ لَا يَعْقِلُونَ) [البقرة/ ١٧١]، وكذا الآيات الكريمة التي ذكرت بعض الأمثلة من البراهين العقلية والأقيسة المنطقية للوصول للحق تعالى، كقوله تعالى: (لَوْ كَانَ فِيهَمَا آلِيَةٌ إِلَّا اللَّهُ لَفَسَدَتَا فَشُرْجَانَ اللهُ وَرِّبِّ الْعَرْشِ عَرَّا يَصِفُ و نَ) [الأنساء/ ٢٢].

فقد نصب الحق تعالى لمعرفته والوصول إليه ثلاثة طرائق، الأول: طريق النفس والإدراك المجرد لمظاهره تعالى وآثاره المجردة وهو مسلك السير الأنفسي، والثاني: طريق الثالث: المشاهدة العقلية لمطلق الحس والمشاهدة المادية لمظاهره تعالى وآشاره المادية وهو مسلك السير الآفاقي، والثالث: العقل والمشاهدة العقلية لمظاهره تعالى وآثاره الكلية وهو مسلك السر العقلي.

١ – الكليني، الكافي، ٨/ ٦٦.

# بلسانِ علوي مبين

التنمية المستدامة في عهد الإمام علي ﷺ لعامله مالك الأشتر

■ قالوا في نهج البلاغـــة

أ.د خلايل خلف بشير جامعة البصرة - كلية الآداب ملامح من تفسير القرآن فــي نهـج البلاغـــة

# التنمية المستدامة في عهد الإمام علي

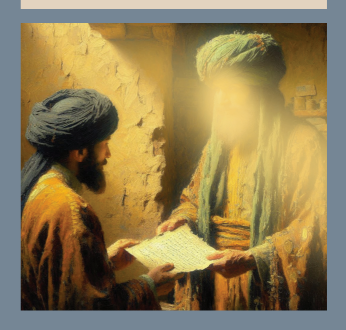
لعامله مالك الأشتر

أ.د. حســـــن الزــــادي جامعة ذي قار- كلـــة الآداب

ترك الإمام علي إربًا فكريًا متكاملًا، ليس من اليسير سبر اغواره والإحاطة بمضامينه ومحتواه، وهذا الفكر ما نهل منه طالب علم إلا وخرج بإضافة جديدة في عالم البحث والتحقيق، مما ينفع الناس ويصلح أمرهم في دينهم ودنياهم، ولو قدر لهذا النهج أن يستمر لتغيّر مسار التاريخ، ولو كتب لهذا النموذج الدوام لتغيرت أحوال البشرية، إذ تميزت السنوات القليلة لخلافة الإمام إلا بوفرة الإنتاج الفكري والثقافي الذي يهدف لإرساء دعائم الدولة المؤسساتية سواء أكان ذلك على شكل خطب وكتب أم الشغل الشاغل للعالم منذ تسعينيات القرن الماضي تدور عول القضايا البيئية، والجوانب الاقتصادية، والمساواة الاجتماعية، وأنماط الإنتاج، والأمن، فإن الإمام الإمام الإعام المؤسرات في إشارات واضحة ومضامين تناول تلك المؤشرات في إشارات واضحة ومضامين



إن أصول مبادئ التنمية المستدامة حاضرة بوضوح في البعد النظري لشخصية الإمام على الله وفكره، المستمد من المسادئ الإسلامية والمتطابق معها، والبعد العملي أيضًا كان بارزًا من خلال أدائه الخلال سنى حكمه..



في هذا المقال سنعالج مفهوم التنمية المستدامة وفقًا لعهده الله لعامله مالك الأشتر رضوان الله عليه الذي يُعد أعظم عهد عرفته البشرية، فهو وثيقة إسلامية أو با يسمى في عالم اليوم (دستور) ذو أبعاد اقتصادية، وسياسية، واجتماعية، وإدارية، وهو من أطول العهود وادقها التي نقلها علاء الشيعة والسنّة، بطرائق مُعتبرة، ويُمثل فكرًا متقدمًا للمفاهيم السائدة آنـذاك، ولا ينبغـي أن نقـرأ هـذا العهـد بوصفه وثيقة سياسية قانونية -دستورية تنظم العلاقة بين الحاكم والمحكوم فحسب، بل علينا ان نتوسع في معانِ ومفاهيم أخرى أشار لها العهد، ومنها الجانب التنموي المستدام، الذي يؤكد على تحقيق الرفاهية للمجتمع مع الحفاظ على حقوق الاجيال القادمة.

### أهداف التنمية المستدامة:

قد حدد برنامج الأمم المتحدة الإنهائي عام ٢٠١٥ سبعة عشر هدفًا للتنمية المستدامة أو ما يسمى بالأهداف العالمية (SDGs)، والتي تُعرف أيضًا باسم الأهداف العالمية التي تسعى في مجملها إلى العمل على القضاء على الفقر، والجوع، وتحقيق الكفاءة الاقتصادية، والتعليم، والصحة، والعدالة، والأمن، وهي أهداف يمكن الاهتداء إليها في عهد الإمام على الله لعامله

مالك الأشتر حين ولاه مصر، إذ يقول الله على المؤمنين، ((هَذَا مَا أَمَرَ بِهِ عَبْدُ الله عَلِيُّ أَمِيرُ المؤمنين، مالِكَ بْنَ الْحَارِثِ الأشتر، في عَهْدِهِ إِلَيْهِ حِينَ وَلاهُ مِصْرَ: جبَايَة خَرَاجِهَا، وَجِهَادَ عَدُوِّهَا، وَاسْتِصْلَاحَ أَهْلِهَا، وَعِهَارَة بلادِها)).

### أسس تحقيق التنمية المستدامة:

يلحظ من خلال النص السابق تأكيد الإمام على جوانب متسلسلة في اهميها ومترابطة في تأثيراتها، تشير في مضمونها إلى الجاد تنمية مستدامة بحسب ما متعارف عليه من معان لهذا المصطلح في العصر الحالي وبحسب الآتى:

1- الجانب الاقتصادي المتمثل بقول الإمام الإرجباكة خَرَاجِهَا)، فيلا يمكن إرساء دعائم التنمية المستدامة وتثبيت مرتكزاتها، إلا بعد ارساء معالم واضحة للنظام الاقتصادي الذي يعتمد على ايرادات ثابتة، فوضع الإمام الإساسة الدولة الاقتصادية وجعلها في خدمة التنمية المستدامة، وهذا ما تؤكده سيرته هي، وتوجيهاته ومراقبته للولاة، إلا أن جباية الخراج بوصفها أهم المصادر الاقتصادية للدولة، لم تشغل الإمام هي عن وضع حدود ومحددات انسانية لجبايتها، فيقول هي: ((وَلْيَكُنْ نَظَرُكُ انْ خَلَابِ فِي عِمَارَةِ الأرض أَبْلَغَ مِنْ نَظَرِكَ فِي اسْتِجْلَابِ فِي عِمَارَةِ الأرض أَبْلَغَ مِنْ نَظَرِكَ فِي اسْتِجْلَابِ الْعَمَارَةِ))،

والعبارة هنا تؤكد على أهمية عهارة الأرض التي تشمل التوسع في قطاعات تنموية متعددة تشمل الزراعة والصناعة والانشطة الاقتصادية الأخرى.

وفي مـورد آخـر يقـول ﷺ: "وَتَفَقَّـدُ أَمْـرَ الْخَرَاج بِيَا يُصْلِحُ أَهْلَهُ، فَإِنَّ فِي صَلَاحِهِ وَصَلَاحِهِم صَلَاحًا لَلِنْ سِوَاهُمْ، وَلَا صَلَاحَ لَمِنْ سِوَاهُمْ إِلَّا بِهِمْ؛ لِأَنَّ النَّاسَ كُلَّهُمْ عِيَالٌ عَلَى الْخَرَاجِ وَأَهْلِه"، إذ يؤكد الإمام هنا على أولوية التنمية وزيادة الإنتاج لتحقيق الوفرة الاقتصادية المطلوبة لتحقيق الأهداف التنموية الأخرى، لذلك جاء تقديم جباية الخراج مقدمًا على جهاد العدو والاستصلاح وعهارة البلاد، وكان الإمام الله يؤمن بوجود الحسابات الختامية لموازنة الدولة فعندما حصلت الدولة الإسلامية على أموال كثيرة في عهد الخليفة الثاني فسأله عن الطريقة المشلى لتوزيعها، فأشار الإمام على الله إليه قائلا: قسم كل سنة ما اجتمع اليك من المال ولا تمسك منه شيئا، وهـذا الـرأي هـو بمنزلـة قاعـدة ماليـة تؤكـد ضرورة توزيع الايرادات خلال سنة كاملة بين المسلمين.

التأكيد على عنصر الأمن من خلال قوله الله و و و جهادَ عَدُوِّهَا)، لان في ذلك افساح المجال لتحقيق التنمية المستدامة التي لا غنى عنها عن

الأمن المستدام، وهذا الجهاد لا يقتصر على تو فير الأمن الخارجي، فكلمة عدو جاءت على وجه الإطلاق لا التخصيص، لـذا يمكـن أن يدخـل فيهـا العـدو الداخـلي أيّـا كان نوعـه وجنسـه واسـلوبه، وهو أمر يتطابق مع شروط التنمية المستدامة المعاصرة التي تتطلب استقرارا أمنيا لانطلاقها واستدامتها واستمرارها، فضلًا عن أن الأمن يسهم بشكل مباشر أو غير مباشر في توفير الظروف المناسبة لنجاح الجهد التنموي المستدام، وأن الأمن يُمكن من توفر المورد البشري المتحفز الذي يشعر بالطمأنينة والثقة، ما يجعله مقبلا على المشاركة الفعالة في توفير دعائم التنمية المستدامة، فهناك علاقة تفاعلية تكاملية بين كل من الأمن والتنمية، وأولى الانعكاسات السلبية في غياب الأمن هو غياب التنمية المستدامة، وهذا يتطابق مع ما أكدت عليه تقارير الامم المتحدة الخاصة بالتنمية المستدامة.

أكد الله على الاستصلاح في عبارته (استصلاح اهلها) والاستصلاح في اللغة هو العمل على إصلاح شيء والمصلحة في اللغة: المنفعة سواء كانت دنيوية أو أخروية، وهذا الاستصلاح يشمل كل ما يتعلق بالتنمية البشرية أي عملية البناء المادي والمعنوي للإنسان، وهـذا الهـدف يتماشـي مـع أهداف التنمية المستدامة، بوصف الإنسان اللاعب الأساس في ميدان تحقيق التنمية المستدامة، إذ يتمثل دوره في تعزيز التوازن بين الاحتياجات الحالية، واحتياجات الأجيال القادمة من خلال اتخاذ إجراءات مستدامة والاسهام في التغيير الإيجابي، والقضاء على الفقر الذي مازال بجميع أشكاله أحد أكبر التحديات التي تواجه البشرية.

> أكد الإمام إلا على الانسجام بين مصلحة الفرد والمجتمع وعدم الإخلال بالتوازن بينها، وهذه تشل أسسًا ذات مصاديق معتبرة لما ندعوه اليوم بالتنمية المستدامة..

ويؤكـــد الإمـــام ﷺ على الانسجام بين مصلحة الفرد والمجتمع وعدم الإخلال بالتوازن بينها، وهذه تمثل أسسًا ذات مصاديـق معتـبرة لمـا ندع<u>ـوه</u> اليوم بالتنمية المستدامة وليس أدل على ذلك من التعريف الذي وضعه المؤتمر الإسلامي

الأول لـوزراء البيئـة في أن التنميـة المسـتدامة ومن منظور إسلامي (هي التنمية التي تسعى إلى ضمان جودة الحياة بصفة عامة للإفراد والجماعات من خلال التنمية الاقتصادية)، كما ويؤكد الإمام الله على مبدأ العدالة متفوقًا بذلك على شروط التنمية المستدامة التي تضع المساواة هدفًا من أهدافها، والعدالة تعنى الإنصاف القائم على النظام، وهي ذات جانب قانوني شرعي وكل عدالة مساواة، لكن ليس كل مساواة عدالة.

وتطبيقًا لمبدأ العدالة أسس الإمام على المعايس الحقة في اختيار الولاة والقضاة وموظفى الدولة ثم متابعة الإشراف والرقابة عليه م، حتى لا يقصروا في مهامهم، ولا يسيئوا استخدام مواقعهم، وفي ذلك يقول الامام والبُعد العملي أيضًا كان بارزًا من خلال أدائه الله انظر في أمرور اعمالك فاستعملهم اختبارًا ولا تولهم محاباة واثرة.. ثم تفقد أعمالهم وأبعث العيون من أهل الصدق والوفاء عليهم فإن تعاهدك في السر لأمورهم حدوة لهم على استعمال الأمانة والرفق

> الاستدلال الرابع لتحقيق التنمية المستدامة هـو قوله الله (وَعِهَارَةَ بِلَادِهَا) فهـي دعـوة لرعايــة البيئــة والمحافظــة عليهــا بوصفهــا مــن مرتكزات التنمية المستدامة وفق منظورها

المعاصر لأن البيئة تمثل مصدر الغذاء ومسرح الحياة، وقد استوعبت الاستراتيجية الوطنية للتنمية المستدامة مبادئ وأهداف الميثاق الوطني للتنمية المستدامة من خلال تسطير مجموعة من البرامج والعمليات التي تهم القطاعات التي يؤثر نشاطها أو طريقة استغلالها على البيئة (الصناعة، البناء، النقل، وغيرها). وتهدف هـذه البرامـج إلى تحقيـق الانتقـال بالاعتـاد عـلى الطاقات المتجددة، وهو ما يدخل ضمن مفهوم الاعهار.

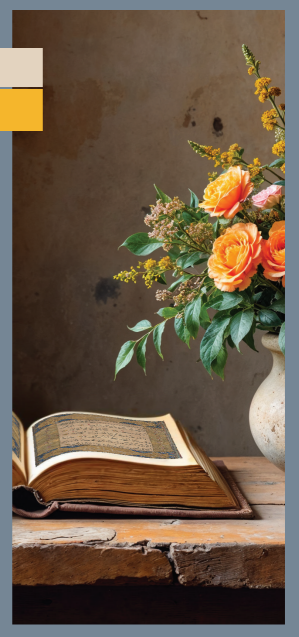
تأسيسًا على ما تقدم يتضح أن أصول مبادئ التنمية المستدامة حاضرة بوضوح في البُعد النظري لشخصية وفكر الإمام على الله، المستمّد من المبادئ الإسلامية والمتطابق معها، الله خالال سنى حكمه، وربع تجاوز الامام الله مؤشرات التنمية الحالية وشروطها في العديد من المواضع، إلا أننا في معرض المقارنة يجب أن نأخذ بالاعتبار الاختلافات الزمانية والمكانية وما نجم عنها من تغيرات اجتماعية واقتصادية وبيئية.

### ملامح من تفسير القرآن في نهــج البلاغـــــــــــ

أ.د خليـل خلــف بشـــ -جامعة البصرة - كلية الآداب

إِنَّ المتأمل في نهج البلاغــة يجــد مؤلفــه لــم يتحدد بصعيد واحد بل تناول ميادين ختلفة لا تجتمع بعضها مع الآخر في الرجل فحسب بل على أساس الأثر الكبير والخلاق الـذي يؤديـه في حيـاة المسـلمين عامـة لمـا يحويه من مضامين مهمة وتوجيهات و إرشادات قيمـة تعـبر عـن المحتـوى الثقـافي الإسلامي الأصيل الـذي قدمـه سيد الأوصياء

ويكون لهذه المضامين والتوجيهات والإرشادات أثر عظيم في الحياة الإنسانية والتكامل وفهم فلسفة الوجود الإنساني في الأرض، ويقدم لـه طريــق الخــلاص ووســائل التغلب على المشاكل والآلام التي يعاني منها.



إن من سهات كلام الإمام الله في نهج البلاغة الشمول والسعة في الأغراض التي يتناولها (۱)، ومن ذلك تفسير القرآن الكريم الذي لم يخلُ منه كلام الإمام في نهج البلاغة ففيها نفحات تفسيرية استقاها أمير المؤمنين الله من ثقافته القرآنية فقد كان يخلط القرآن بذاته ويحوله إلى نفسه وفي حياته إلى منهج واقعي وإلى ثقافة متحركة لا تبقى داخل الأذهان ولا في بطون الصحائف، إنها تتجسد في سلوكيات وأحداث في الحياة.

## نفحات تفسير القرآن:

إن القرآن لا يمنح كنوزه إلا لمن يقبل عليه بهذه الروح؛ روح المعرفة المنشئة للعمل، وإنه لم يجيء ليكون كتاب عقلي ولا كتاب أدب وفن ولا كتاب قصة وتاريخ – وإن كان هذا كله من محتوياته – إنها جاء ليكون منهاج حياة، وهذا ما تدبره الإمام علي الله من القرآن فكان معه فكرًا وعملًا (٢).

ولما كان التفسير شقين: نظري وتطبيقي فقد كان لأمير المؤمنين الله مهمة بعد رسول الله الله تتمثل في الجانب التطبيقي فضلًا عن الجانب النظري فقد ورد عنه الكثير من النفحات التفسيرية لاسيها في نهج البلاغة (٣)، ومن هذه النفحات التفسيرية:

قوله ﷺ: ((لَا يَقُولَنَّ أَحَدُكُمْ اللَّهُمَّ إِنِّي أَعُودُ وَ اللَّهُمَّ إِنِّي أَعُودُ وَ الْفِتْنَةِ لِآنَهُ لَيْسَ أَحَدُ إِلَّا وَهُو وَ مُشَتَمِلُ عَلَى فِتْنَةٍ وَلَكِنْ مَنِ اسْتَعَاذَ فَلْيَسْتَعِذْ مِنْ اسْتَعَاذَ فَلْيَسْتَعِذْ مِنْ مُضِلَّاتِ الْفِتَنِ فَإِنَّ اللهَّ شُبْحَانَهُ يَقُولُ:

وقد يستنبط من الآيات القرآنية مجموعة من المفاهيم من ذلك الاستغفار الذي يكون سببًا للرزق والرحمة كها في قوله ((وَقَدْ جَعَلَ اللهُ سُبْحَانَهُ الإستغفار سَببًا لِدُرُورِ السرِّزْقِ وَلَهُ أَنهُ الإستغفار سَببًا لِدُرُورِ السرِّزْقِ وَرَحْمَةِ الْخَلْقِ فَقَالَ سُبْحَانَهُ ﴿ اسْتَغْفِرُ وا رَبَّكُمْ وَرَحْمَةِ الْخَلْقِ فَقَالَ سُبْحَانَهُ ﴿ اسْتَغْفِرُ وا رَبَّكُمْ فِي اللهِ كَانَ غَفَّارًا يُرْسِلِ السَّمَاءَ عَلَيْكُمْ مِدْرارًا وَيُعْمَلُ لَكُمْ جَنَّاتٍ وَيُعْمَلُ لَكُمْ جَنَّاتٍ وَيَعْمَلُ لَكُمْ جَنَّاتٍ وَيَعْمَلُ لَكُمْ أَنْهَارًا فَي اللهُ اللهُ اللهُ الله السَّقْمَلُ تَوْبَعَهُ وَاسْتَقَالَ خَطِيئَتَهُ وَبَادَرَ مَنِيَّتُهُ) (٥).

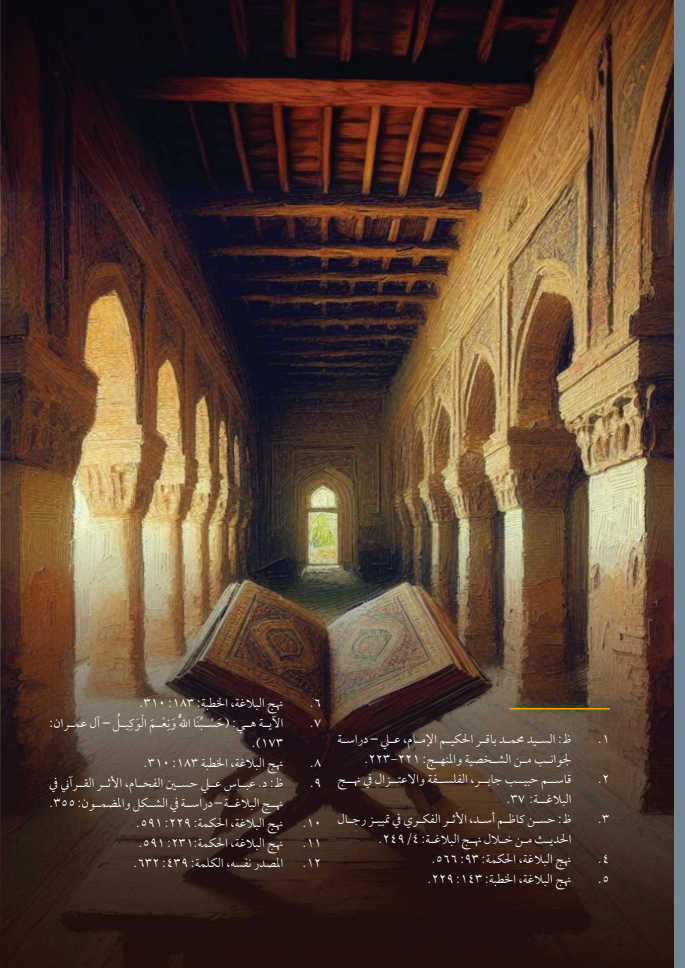
ومثله في قوله مستشهدًا بآيتين: الأولى في النصر، والثانية في الإنفاق ((فَاسْعَوْا فِي فَكَاكِ

وكذا في استشهاده بالاستنصار، والاستنصار، والاستقراض، والابتلاء مذيك نهاية الخطبة بآية الفضل في قوله ((فَلَهُ يَسْتَنْصِرْ كُمْ مِنْ فَلُ وَلَا يَسْتَنْصِرْ كُمْ مِنْ قُلُ وَلَا يَسْتَنْصِرْ كُمْ مِنْ قُلُ وَلَا يَسْتَنْصَرَكُمْ وَلَهُ ذُلً وَلَا يَسْتَقُرضَكُمْ وَلَهُ خَزَائِنُ السَّهَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَهُو الْعَزِيزُ الْحُكِيمُ، وَاسْتَقُرضَكُمْ وَلَهُ خَزَائِنُ السَّهَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَهُو الْعَزِيزُ الْحُكِيمُ، وَاسْتَقُرضَكُمْ وَلَهُ خَزَائِنُ السَّهَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَهُو الْعَزِينُ الْخَينِيُّ الْحُمِيدُ وَإِنَّا أَرَادَ أَنْ يَنْلُوكُمْ ﴿ أَيُّكُمْ وَالْعَنِي الْخَينِيُّ الْحَمِيدُ وَإِنَّا أَرَادَ أَنْ يَنْلُوكُمْ ﴿ وَالْأَرْضِ مَعَ حَسِيسَ نَارٍ مَعَ جِيرَانِ اللهُ فَي دَارِهِ رَافَقَ بِمْ رُسُلَهُ وَأَزَارَهُمْ مَعَ حَسِيسَ نَارٍ مَعَ حَسِيسَ نَارٍ مَعَ حَسِيسَ نَارٍ مَعَ عَسِيسَ نَارٍ مَعَ عَسِيسَ نَارٍ هُ وَلَا يَعْمَلُ اللهُ يُؤْتِيهِ مَنْ يَسْاءُ وَاللهُ ذُو اللهَ يُؤْتِيهِ مَنْ يَسَاءُ وَاللهُ ذُو اللهَ اللهُ يَوْتِيهِ مَنْ يَسَاءُ وَاللهُ أَلُكُ مَا تَسْمَعُونَ وَاللهُ اللهُ اللهُ يَوْتِيهِ وَانْفُسِكُمْ وَهُ وَحُسْبُنَا وَاللهُ اللهُ اللهُ اللهُ يَعْقِيم هَا أَنْ قُسْمِ وَانْفُسِكُمْ وَهُ وَحُسْبُنَا وَنِعْمَ الْوَكِيلُ (١٨٥٥)).

ومن عميزات أسلوب الإمام الأخرى في تفسير آيات الذكر الحكيم أنه يميل إلى ما يسميه البلاغيون: التذييل، وهو أن يختم كلامه بآية من القرآن الكريم، وهذا كثير في كلامه إمعانًا في التأثير ولاسيما في الخطب التي تدعو إلى الوعظ والنصح والدعوة إلى القتال والتنفير من الدنيا والتذكير بالآخرة والدعاء والترغيب والترهيب. (٩).

وفي نهج البلاغة تفسيرات موجزة لألفاظ قر آنية يستشهد بها الإمام في حكمه، نذكر منها:

- سُئِلَ ﷺ عَنْ قَوْلِهِ تَعَالَى ﴿ فَلَنُحْيِيَنَهُ حَيِينَا لَهُ عَيْنَا لَهُ عَيْنَا لَهُ النحال: ١٩٧]، فَقَالَ هِي النحال: ١٩٧]، فَقَالَ هِي النحال: ١٩٥]، فَقَالَ هِي النحال: ١٩٥]،
- قَالَ اللهِ عَوْلِهِ تَعَالَى ﴿ إِنَّ اللهُ عَأْمُـرُ اللهُ عَأْمُـرُ اللهُ عَالُمُ اللهُ عَالَمُ اللهُ عَالَمُ اللهُ عَالَمُ اللهُ اللهُ
- قوله: الزُّهْدُ كُلُّهُ بَيْنَ كَلِمَتَيْنِ مِنَ
   الْقُرْآنِ(۱۲)، قَالَ اللهُ سُبْحَانَهُ: ﴿لِكَيْللا تَقْرَحُوا بِمَا
   تَأْسُوْا عَلَى ما فاتَكُمْ وَلا تَقْرَحُوا بِمَا
   آتاكُمْ ﴿ الْحَدِيدِ: ٢٣].



# قالوا في نهج البلاغة

يعد كتاب نهج البلاغة من الكتب المهمة فهو دستور متكامل يحوي على سلسلة من القضايا والمفاهيم الضرورية والتوجيهات في جميع مفاصل الحياة السياسية والاجتماعية والاخلاقية والعلمية والأدبية، إذ تناول فيه أمير المؤمنين عليه السلام هذه الموضوعات بأسلوب بلاغي متقن وبحبكة أدبية رصينة، وقد أشاد فيه العديد من العلماء والأدباء نذكر منهم:

## العلامة السيد محسن الأمين:

(إن نهج البلاغة مع صحة أسانيده في الكتب وجلالة قدر جامعه وعدالته ووثاقته، لا يحتاج إلى شاهد على صحة نسبته إلى إمام الفصاحة والبلاغة، بل له منه عليه شاهد)(١). العلامة الشيخ محمد جواد مغنية:

(إن كل كلمة من كلمات نهج البلاغة تعكس في وضوح روح الإمام وعلمه وعظمته في دينه وجميع صفات الجلال والكمال، ولو لم يحمل نهج البلاغة اسم الإمام شم قرأه عارف بسيرته وشخصيته لا يتردد في القول بأنه كلام الإمام من ألفه إلى يائه)(٢) الأديب المصري أحمد حسن الزيّات:

(ولا نعلم بعد رسول الله عليه السلام فيمن سلف وخلف أفصح من عليّ في المنطق، ولا أبلّ منه ريقًا في الخطابة، كان حكيمًا تتفجر الحكمة من بيانه، وخطيبًا تتدفّق البلاغة

على لسانه، وواعظًا ملء السمع والقلب، المخلوق) (٤). ومترسلًا بعيـد غـور الحجـة، ومتكلـمًا يضـع المستشرق الفرنسي هنري كوربين: على الجهاد ورسائله إلى معاوية ووصف النخعي إن صحَّ تعـدٌ مـن معجـزات اللسـان العربي وبدائع العقل البشري، وما نظن ذلك قد تهيأ له إلا لشدة خلاطه الرسول ومرانه منذ الحداثة على الكتابة له والخطابة في سبيله)(٣).

# الكاتب جورج جرداق:

(وآيته في ذلك نهج البلاغة الذي يقوم في أسس البلاغة العربية في ما يلى القرآن من الأسس وتتصل به أساليب العرب في نحو ثلاثة عشر قرنًا فتبنى على بنائه وتقتبس منه ويحيي جيدها في نطاق من بيانـه السـاحر، أمـا البيـان وصـل عـلي سـابقة بلاحقه فضم روائع البيان الجاهلي الصافي المُتّحد بالفطرة السليمة اتحادًا مباشرًا إلى البيان الإسلامي الصافي المهذب المتّحد بالفطرة السليمة والمنطق القوي اتحادًا لا يجوز فيه فصل العناصر بعضها عن بعض، فكان له من بلاغة الجاهلية ومن سحر البيان النبوي ما حدا بعضهم إلى ان يقول في كلامه إنه دون كلام الخالق وفوق كلام

لسانه حيث يشاء، وهو بالإجماع أخطب (تأتي أهمية هذا الكتاب في الدرجة الأولى المسلمين و إمام المنشئين، وخُطبه في الحث بعد القرآن وأحاديث النبي، ليس بالنسبة للحياة الدينية في التشيع عمومًا وحسب، الطاووس والخفاش والدنيا، وعهده للأشتر بل بالنسبة لما في التشيع من فكر فلسفي... وأنك لتشعر بتأثير هذا الكتاب بصورة جمّـة من الترابط المنطقى في الكلام؛ ومن استنتاج النتائج السليمة؛ وخلق بعض المصطلحات التقنية العربية التي أدخلت على اللغة الأدبية والفلسفية فأضفت عليها غنبي وطلاوة، وذلك أنها نشأت مستقلة عـن تعريب النصـوص اليونانيـة)(٥)

٢- العلامة الشيخ محمد جواد مغنية، فضائل الإمام عليّ: ٧٢.

٣- السيد المرعشي، شرح إحقاق الحق: ٣١/ ٢٠١.

# الصراط المستقيم

أ. مر. د علي نيكوكار جامعة المصطفى العالمية كيفية قسمة الجنة والنار بوساطة الإمام علي ﷺ

من ألقاب الإمام علي ﷺ أمىـــــر الىبـــــــررة

م.د حســـن العيســــــاوي حامعة الكوفة- كلية الآداب الامام علي ﴿ والرجل الذي يأمر بالبخـــــل وينهـــى عن الكــرم

# كيفية قسمة الجنة والنار بوساطة

# الإمام على (عليه السلام)

أ. م. د. علـــي نيكوكـــــار جامعة المصطفى العالمية

تعددت فضائل الإمام علي بن أبي طالب إلى ومناقبه، وغاصت كتب الشيعة الإمامية وأهل السنة بها, بل إنَّ بعض العلماء لكثرتها أفرد لها كتابًا خاصًا تحت عنوان المناقب أو الفضائل، فهي لا تعد ولا تحصى كما روي عن الحبيب المصطفى عن ابن شاذان (٢١٤هـ) قال: إن رسول الله عنه قال: ((لَو أَن الغياض أَقْلَام وَالْبَحْر مداد, وَالْجِنِ حِسَاب, وَالْإِنْس كتاب، مَا أحصوا فَضَائِل عَليّ بن أبي طالب))(١).

فقد تنوعت مناقبه في شتى مجالات الحياة الدنيوية, بل تجاوزت الحياة الأخروية فهو قسيم الجنة والنار, وهذا اللقب أطلقه عليه النبي الأكرم والذي قال عنه الله تعالى في محكم كتابه الكريم: ﴿وَمَا يَنْطِقُ عَنِ الْهَوَى إِنْ هُوَ إِلّا وَحْيُّ يُوحَى وَالْهَمِرِينَا، الكريم: ﴿وَمَا يَنْطِقُ عَنِ الْهَوَى إِنْ هُوَ إِلّا وَحْيُّ يُوحَى وَالْهَمِرِينَا، إِذْ قَال وَاللّهُ وَاللّهُ النّارِ، وَإِنّاكَ تَقْرَعُ بَابَ الْجُنّةِ، فَتَدْخُلُهَا بِلا حِسَاب))، وقال والله الناد والنّاد وإنّاك لتقرع باب وتدخلها بلا حِسَاب))").



# الحنه و النار:

إنَّ ملائكة الله تعالى يـوم القيامـة وبأمـر مـن الله تعـالي تصـف عـلي بـن أبي طالب الله بأنه قسيم الجنة والنار، فقد روى عن النبي الأكرم عليه: ((يا على إذا كان يوم القيامة نادى مناد من بطنان العرش: أين سيد الأنبياء؟ فأقوم، ثم ينادي أين سيد الأوصياء؟ فتقوم، ويأتيني رضوان بمفاتيح الجنة، ويأتيني مالك بمقاليد النار. فيقو لان: إنَّ الله جلَّ جلاله أمرنا أنْ ندفعها إليك، ونأمرك أنْ تدفعها إلى على بن أبي طالب، فتكون يا على قسيم الجنة والنار))(۳).

ورد هذا اللقب كثيرًا على لسان أمير المؤمنين الله وكان يردده في مواقع متعلدة وتختلفة، يقول الكلينيّ (ت: ٣٢٩هـ) بإسناده عن المُفَضَّل بْن عُمَرَ عَنْ أَبِي عبد الله عِلْ قال: ((وكَانَ أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ اللهِ كَثِيرًا مَا يَقُولُ أَنَا قَسِيمُ الله بَيْنَ الْجُنَّةِ والنَّارِ وأَنَا الْفَارُوقُ الأَكْبَرُ))<sup>(١)</sup>.

وعن محمد الصفار (ت: ٢٩٠هـ) بإسناده عن أبي الصامت الحلوائيّ عن أبي جعفر الله قال: قال أمير المؤمنين الله: ((أَنَا قَسِيمُ الجُنَّةِ والنَّارِ لا يدخلها داخل إلّا على أحد قسمين، وأنّا الْفَارُوقُ الأَكْبَرُ))(٥٠).

وقال فرات الكوفي (ت:٢٥٣هـ) بإسناده عن عبد الواحد بن عليّ قال: قال أمير المؤمنين على بن أبي طالب الله: ((أنا الفاروق الذي أفرق بين الحق والباطل، أنا أدخل أوليائي الجنة وأعدائي النار))(١٠).

وروي عنه ﷺ أنه قال: ((أنا قسيم الجنة والنار، وشهد بذلك حبيبي رسول الله ﷺ في مواطن كثيرة))(٧).

لقد تعرض علماء الشيعة الإمامية وأهل السنة في كتبهم إلى هذا الحديث، وأنَّ هـذا اللقب مختص بأمير المؤمنين على بن أبي طالب الله لم يشاركه أحد فيه، كم روي عن الثعلبيّ الشافعيّ (ت: ٤٢٧هـ) بإسناده عن محمد بن منصور الطوسيّ (ت: ٢٥٤هـ)، سمعت أحمد بن حنبل (ت: ٢٤١هـ) أنه قال: ((ما جاء لأحد من أصحاب رسول الله الله على من الفضائل مثل ما جاء لعلى بن أبي طالب الله (١٠).

وكان هذا اللقب موضع استغراب عند بعضهم حيث سألوا إمام المذهب الحنبايي أحمد بن حنبل (ت: ٢٤١هـ) حول هذا اللقب وأجابهم باستدلال منطقي ومقنع، فقد روي عن محمد بن منصور الطوسيّ (ت: ٢٥٤هـ) أنه قال: ((كنا عند الشيخ أحمد بن حنبل، فقال له رجل: يا أبا عبد الله ما تقول في هذا الحديث الذي يروى أنَّ عليًا إلى قال: أنا قسيم الجنة والنار؟

فقال: ما ننكر من ذا، أليس قد روينا أنَّ النبي على قال لعلي الله على النبي على الله على الله

قلنا: ىل.

قال: فأين المؤمن؟ قال: في الجنة.

قال: فأين المنافق؟ قال: في النار.

قال: فإذًا عليّ قسيم الجنة والنار))(٩).

فقال له الرضا الله الروعين أبيك عن البائه عن عبد الله بن عباس أنه قال: سمعت رسول الله الله يقول: حب علي إيهان وبغضه كفر؟ فقال: بلى، فقال الرضا الله فقسمة الجنة والنار إذًا كانت على حبه وبغضه فهو قسيم الجنة والنار، فقال المأمون: لا أبقاني بعدك يا أبا الحسن أشهد أنك وارث علم رسول الله الله قال المنون المناه أنيته فقلت فلها انصرف الرضا الله الله منزله أتيته فقلت له: يا بن رسول الله الله على ما أحسن ما أجبت له فقال الرضا الله المناه المناه على عن على الله على الله على الله على الله على الله على الله على عن الله على عن على الله على الله على الله على أنت قسيم الجنة يوم القيامة، تقول للنار: على أنت قسيم الجنة يوم القيامة، تقول للنار: على أنت قسيم الجنة يوم القيامة، تقول للنار:

إن الله تعالى جعل محبة على بن أبي طالب ﷺ ميزانًا لتفريـق طيب المولــد وخبثه، وتمييز بين المؤمــن والمنافــق..

هــو الميـــزان:

إن عليًّا إلى يتقاسم الناس مع النار على أساس ميزان محبته وبغضه، فيخبرها هذا لي وهذا لك، وإن حبُّ على بن أبي طالب على ميزان وضعه الله تعالى للناس كافة على مرتكزات متعددة:

أولًا: تمييز بين الإيهان والنفاق والكفر:

روي عن رسول الله ﷺ أنه قال: ((يا على حبك إيهان وبغضك نفاق وكفر))(١١١)، وقال على أيضا: ((لا يحبك إلَّا مؤمن، ولا يبغضك إلّا منافق))(١٢).

## ثانيًا: تقسيم بين الجنة والنار:

قال محمد الصفار (ت: ٢٩٠هـ) بإسناده عن جابر عن أبي جعفر ﷺ قال علي ﷺ: ((أنا قسيم الجنة والنار أدخل أوليائي الجنة وأدخل أعدائي النار))(١٣).

**ثالثًا:** تمييز الأبرار من الفجار.

رابعًا: تمييز الأخيار من الأشرار.

خامسًا: تمييز المؤمنين من الكفار.

روي عن رسول الله على أنه قال: ((يا على أنت قسيم الجنة والنار بمحبتك يعرف الأبرار من الفجار، ويتميز بين الأشرار والأخيار وبين المؤمنين والكفار))(١٠).

#### سادسًا: تمييز طيب الولادة من خبثها:

إن الله تعالى جعل محبة على بن أبي طالب هنرانًا لتفريق طيب المولد وخبثه، وللتمييز بين المؤمن والكافر، وإن حبه المؤمن والكافر، وإن حبه الحبة المؤمن والخنة؛ لأنَّ حب عليّ بن أبي طالب الله يوجب الجنة وبغضه يوجب الخناد.

- ٩. ابن بابويه، الأربعون حديثًا: ٨٨.
- ١٠. الصدوق، عيون أخبار الرضا ﷺ: ٢/ ٩٢.
  - ١١. الصدوق، معاني الأخبار: ٢٠٦.
- ١٢. ابن حمزة الطوسيّ، الثاقب في المناقب: ١٢٣.
  - ١٣. محمد الصفار، بصائر الدرجات: ٤٣٥
- ١٤. الفتال النيسابوريّ، روضة الواعظين: ١٠١.
- ١٥. ابن حمزة الطوسيّ، الثاقب في المناقب: ١٢٣.

- ا. ابن شاذان، مائة منقبة: ٤.
- الصدوق، عيون أخبار الرضا ﷺ: ٢/ ٣٠.
  - ٣. الصدوق، الخصال: ٥٨٠.
  - ٤. الكلينيّ، الكافيّ: ١٩٦/١.
  - ٥. محمد الصفار، بصائر الدرجات: ٢١٩.
  - قرات الكوفي، تفسير فرات الكوفي:٦٧.
    - ۷. الطبري، نوادر المعجزات: ۳۹
- الثعلبي، أحمد بن محمد، الكشف والبيان عن تفسير القرآن: ٤/ ٨٨



م.د حســن العيســــــاوي جامعة الكوفة - كلــة الآداب

رُويَ عـن الامـام جعفـر بـن محمـد الصـادق ﷺ أنَّـهُ قـال: ((أَنَّ أَمِـيرَ الْمُؤْمِنِينَ صَلَوَاتُ اللَّهِ عَلَيْهِ بَعَثَ إِلَى رَجُل بِخَمْسَةِ أَوْسَاقِ مِنْ تَمْر الْبُغَيْبِغَةِ وِكَانَ الرَّجُـلُ مِمَّـنْ يَرْجُــو نَوَافِلَـهُ وَيُؤَمِّـلُ نَائِلَـهُ وَرَفْـدَهُ وَكَانَ لا يَسْأَلُ عَلِيًّا ﴿ وَلا غَيْرَهُ شَيْئًا.

فَقَـالَ رَجُـلُ لأَمِـيرِ الْمُؤْمِنِـينَ ﴿: وَاللَّهِ مَـا سَـأَلَكَ فُـلانٌ، وَلَقَـدْ كَانَ يُجْزِئُـهُ مِـنَ الْخَمْسَــةِ الأَوْسَــاقِ وَسْــقٌ وَاحِـدٌ! `

فَقَالَ لَهُ أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ هِ: (لا كَثَّرَ اللَّهُ في الْمُؤْمِنِينَ ضَرْبَكَ، أُعْطِي أَنَا وَ تَبْخَلُ أَنْتَ!))<sup>(١)</sup>

حدثت هذه القصة الظريفة في زمان الإمام علي الله فقد كان يـوزع التمـر مـن مزرعتـه المساة - البغيبغة - وهي تصغير كلمه بغبغ بعد أن يظهر الحاصل منها وكان هناك رجل من يرجو نوافله ويؤمل نائله ورفده ويراد بالنوافل العطايا والنائل العطاء، والرفد يرادبه الصلة وقد بعث له الامام الله خمسة أوسق فاعترض على الامام ﷺ رجل وأراد أن يمنع العطاء من خمسة إلى وسق واحد، وهنا ينبغي لنا الوقوف على أمـور:

## الأمسر الأول:

إن الإمام علي الله كان يعطي الهبات وآلهدايا والعطايا على المسلمين من غير سؤال فلا ينتظر حتى يطلب منه المؤمن؛ لأن الكرم والعطاء من الصفات الطيبة التي حث عليها الإسلام، فقد



أما الإمام علي الله فأنه يعطي للمضافة الله سبحانه وتعالى ولا يرغب المدح والثناء من أحد.

### الأمـر الثاني:

إنَّ هـذا الرجل البائس دعا أمير المؤمنين ﷺ إلى شيئين رفضها الإمام ﷺ:

الأول: منع العطاء لأن الدي يريد أن يعطيه أمير المؤمنين إله لم يسأله فهو يعتقد أن الإنسان إذا أراد أن يعطي أن الإنسان إذا أراد أن يعطي لابد أن يكون هناك سؤال، وأما العطاء من غير سؤال غير مرغوب به ونسبي أن أمير المؤمنين إله كلما يحصل على أموال كان يوزعها على المسلمين ولا يبقي شيء منها لبيته يؤثر الناس على نفسه وعياله حتى نزلت في حقه وحتى عياله سورة الانسان.

روي عن أحمد بن حماد المروزي، أخبرنا محبوب بن إن الإمام علي الله كان يعطي الهبات والهدايا والعطايا على المسلمين من غير سؤال فلا ينتظر حتى يطلب منه المؤمن لأن الكرم والعطاء من الصفات الطيبة التي حث عليها الإسلام...

حميد البصري وسأله، عن هذا الحديث روح بن عبادة، أخبرنا القاسم بن بهرام، عن ليث، عن مجاهد، عن ابن عباس قال: في قوله تعالى: ﴿ يُوفُونَ بِالنَّذْرِ وَيَخَافُونَ يَوْمًا كَانَ شَرُّهُ مُسْتَطِيرًا وَيُطْعِمُونَ الطَّعَامَ عَلَى حُبِّهِ مِسْكِينًا وَيَتِيلًا وَأَسِيرًا ﴾ [الانسان: ٧-٨]، قال: مرض الحسن والحسين فعادهما جدهما رسول الله على وعادهما عامة العرب، فقالوا: يا أبا الحسن لو نذرت على ولدك نذرًا، فقال على: إنَّ برأ مما بها صمت لله عز وجل ثلاثة أيام شكرًا: وقالت فاطمة كذلك، وقالت: جارية يقال لها: فضة نوبية: إن برأ سيداي صمت لله عز وجل شكرًا فألبس العلامان العافية وليس عند آل محمد على قليل ولا كثير فانطلق على إلى شمعون الخيبري، فاستقرض منه ثلاثة أصع من شعير فجاء بها فوضعها، فقامت فاطمة هذا إلى صاع فطحنته واختبزته وصلى على مع رسول الله هي.

ثم أتى المنزل فوضع الطعام بين يديه إذ أتاهم مسكين فوقف بالباب، فقال: السلام عليكم أهل بيت محمد مسكين من أولاد المسلمين أطعموني أطعمكم الله عز وجل على موائد الجنة فسمعه على فأمرهم فأعطوه الطعام ومكثوا يومهم وليلتهم لم يذوقوا إلاّ الماء، فلم كان اليوم الثاني قامت فاطمة الله إلى صاع وخبزته وصلى على مع النبي الله ووضع الطعام بين يديه إذ أتاهم يتيم فوقف بالباب، وقال: السلام عليكم أهل بيت محمد يتيم بالباب من أولاد المهاجرين استشهد والدي أطعموني فأعطوه الطعام، فمكثوا يومين لم يذوقوا إلاّ الماء فلما كان اليوم الثالث قامت فاطمة الله إلى الصاع الباقي فطحنته واختبزته فصلى على الله مع النبي ووضع الطعام بين يديه، إذ أتاهم أسير فوقف بالباب، وقال: السلام عليكم أهل بيت النبوة تأسروننا ولا تطعموننا أطعموني فإن أسير فاعطوه ومكثوا ثلاثة أيام ولياليها لم

يذوقوا إلاّ الماء فأتاهم رسول الله ﷺ فرأى ما بهم من الجوع، فأنزل الله تعالى: ﴿هَـلْ أَتَّـي عَلَى الإِنسَانِ حِينٌ مِّنَ الدَّهْرِ لَمْ يَكُن شَيْئًا مَّذْكُورًا.. إلى قول عالى: إِنَّا نُطُعٰمُكُمْ لِوَجْهِ الله  $^{\tilde{}}$   $^{'}$   $^{'}$   $^{'}$   $^{\circ}$   $^{\circ}$ 

الثاني: أن يقلل العطاء من خمسة أوسق إلى وسق واحد.

هنا نهره أمير المؤمنين ﷺ عن هـذا الفعـل وإن قال أنا أعطى وأنت تمنع، فالإنسان عندما يكون كريا لابد من الآخرين من تشجعيه على الكرم والدعاء له بالرزق والتعويض من الله سبحانه وتعالى بما بذله للآخرين، فالإمام على الله نهاه عن البخل الذي يتصف به وهذه خصلة غير طيبة لا ينبغي على الإنسان الاتصاف بها فهو يبخل ويدعو إلى البخل وقد ذمَّ القرآن الكريم البخل قال سبحانه وتعالى : ﴿ الَّذِينَ يَبْخَلُونَ وَيَأْمُرُونَ النَّاسَ بِالْبُخْلِ وَيَكْتُمُونَ مَا آتَاهُمُ اللهُ مِن فَضْلِهِ وَأَعْتَدْنَاً لِلْكَافِرِينَ عَذَابًا مُّهينًا ﴾ [النساء: ٣٧].

روى عن الامام على الله أنه قال عن البخيل: ((عجبت للبخيل يستعجل الفقر الذي منه هـرب ويفوته الغني الـذي إياه طلب فيعيش في الدنيا عيش الفقراء ويحاسب في الاخرة حساب الأغنياء))(٤).

#### الأمر الثالث:

دعاء الإمام على الله على هذا الرجل البائس فقال له: لا كثر الله في المؤمنين ضربك والمراد بالضرب هو المثل فالإمام على الله أراد ان يقول الله لا كثر أمثالك بين المؤمنين فيان البخيل والندى يأمر بالبخل هو عنصر مريض فاسد ينتشر بين المجتمع فينتشر البخل بينهم فتسوء أخلاقهم، فقد روى عن الإمام الامام الهادي الله قال: ((البخل أذم الاخلاق))(٥) فبسبب هـؤلاء يتحـول المجتمع الاسلامي المبني عـلى أساس التسامح والسخاء والعطاء والتعاون بين المؤمنين إلى البخل والحرص على الدنيا وعدم مساعدة المؤمنين بأي مبلغ من المال وإن كان مريضا أو محتاجا أو يمر بظرف حرج يحتاج معه إلى المال.

١ – الكليني، الكافي: ٤ / ٢٢.

٢- المتقى ألهندي، كنز العمال: ٩٩١.

٣- الحـرّ العامـلي، وسـائل الشـيعة: ٦/ ٣١٨، وابـن الأثـير،

٤ - العلامة المجلسي، بحار الانوار: ٧٧/ ١٩٩.

# من ألقاب الإمام علي عليه السلام



هنالك ألقاب كثيرة كان يكنى بها الإمام علي التي من أبرزها (أمير المؤمنين، إمام المتقين، الأنزع البطين، إمام البررة، يعسوب الدين، أبو تراب) وغيرها من الألقاب التي إن دلت على شيء فإنها تدل على منزلة عظيمة للإمام ومكانته الكبيرة وعلو شأنه عند الله جل وعلا وعند رسوله

ومن الألقاب المهمة الذي أطلقها عليه رسول الله على لقب (أمير السبررة)، فقد روي عن جابر بن عبد الله الأنصاري أنه قال: ((رأيت رسول الله على آخذا بيد علي بن أبي طالب الوهو يقول: هذا أمير البررة، وقاتل الفجرة، منصور من نصره، مخذول من خذله ...))(۱).

وعن جابر بن عبد الله أيضا أنه قال: ((سمعت رسول الله على وهو آخذ بضبع علي الله يوم الحديبية وهو يقول: هذا أمير البررة قاتل الفجرة منصور من نصره مخذول من خذله أمد بها صوته))(٢). فعلي هو أمير للصالحين والمحسنين والصادقين وهم الأبرار.

١ - الشيخ الطوسي، الأمالي: ٤٨٣.

٢- السيد المرعشي، شرح إحقاق الحق: ٣٢١ / ٣٤١.

# لسارت الأمة

قراءة في كتاب:
(النّقد الحضاريّ للخطاب - تحوّلات
السّؤال النّقديّ مــن المقتضــى
اللّغويّ إلى الرّهـان الحضـــاريّ)
لمؤلفه أ. د عبد الفتاح أحمد يوسف

د. أهـــد الذهـــب دبي - جامعة الجزيرة المهن في الأمثال العربية.. وأية الواقع بعين اللغة

# قراءة في كتاب: (النّقد الحضاريّ للخطاب - تحــوّلات السّـوّال النّقديّ من المقتضي اللّغــويّ إلى الرهان الحضاري)

لاقـتِ اهتمامًـا كبـيرًا في الآونـةِ الأخـيرة بـينّ الدّارسين والنّقاد؛ لأنّه سعى إلى التّنقيب في الزعزعة الثّوابت في عقلية المجتمع، وفسح البنى المجتمعيّة والثّقافيّة الـتي تأسّس عليهـا الوعــيُ الحضـاريّ، ولِمـا حققــهُ مـن وجــودٍ فعلى على مستوى الفرد والجماعة، فهو اتجاه في النّقدِ الحديث، يتناولُ الإطارَ الفكريّ الـذي تنـدرجُ ضمنـه الممارسـاتُ المجتمعيّـةُ والثّقافيّــة، الرّاميــةُ إلى التّغيــير بمنهـج نقــديّ تحليلي، والرّائد في هذا المجال النّاقد والمفكّر الفلسطينيّ إدوارد سعيد(٢٠٠٣) في كتابه: (العالم والنَّص والنَّاقد، والأنسنية ا والنّقد الدّيمقراطيّ), ومن كتب في هذا الاتجاه النّاقد والمفكّر الفلسطينيّ هشام شرابي (٢٠٠٥)، في مجموعة من كتابه (النّقد الحضاريّ للمجتمع العربيّ في نهايـة القـرن العشرين، النّقد الحضاريّ لواقع المجتمع المعاصر) وكذلك، المفكّر المصريّ عبد الوهاب المسيريّ (٢٠٠٨) ذلك في كتابه

(العالم من منظور غربي).

يُعدّ (النّقد الحضاريّ) من المناهج التي أما النّقد الثّقافي فيلتقي مع النّقد الحضاريّ في مساءلة الخطابات المؤسساتية، في محاولة المجال لسيولة الأفكار وحريـة التّعبير؛ فهـو تحت خيمة النّقد الثّقافي.



## النقسد الحضاري:

يعتمد النّقد الحضاريّ في عمله بشكل أساس على مفهوم تحليل الخطاب بأنواعه: (الدينية، والشعرية، والسّياسيّة) وغيرها بوصفه «مهمة تتمثل في القدرة على الإنتاج والتشكيل (١) ويلحظ النّقد الحضاريّ أنّ جدوي الخطاب النّقديّ تتحدد بمدي قدرته على تطوير أدوات الفكر، إما معارف جديدة، أو تغير البنية الفكريّة السّائدة ولا يمكن أن يحدث هذا التّغير إلا بتطبيقه على أرض الواقع في كلا المسارين يشتغل النّقد الحضاريّ على نقد المفاهيم المؤسِسة للمعنى في الخطاب وإشكالياته؛ لأن المفهوم في الخطاب أو خارجُه يشكّل وسيلة قصوى في التّحضر والارتقاء الإنسانيّ(٢)، إذ يتبع النَّق د الحضاريّ أثر الخطاب في تغيير المجتمعات وتأثيره بارتقاء الإنسانيّة ويتراجعها.

يـري د. أحمـ د عبـ د الفتّـاح أنّ النقـ د الحضـاريّ يسـعي إلى غايـة مهمّـة وهـي الكشف عن «قضايـا الخطـاب ونقـد مفاهيمـه وأنسـاقه التـي لهـا مـن القـدرة على تزييف الوعي"(")، إذ يسعى النّقد الحضاريّ إلى توضيح الفرق بين الوعيين: الزّائف الذي يُمرر عبر تلك الأنساق بصورة إقناعية قد تؤدى به إلى التّراجع عن المسار الحضاريّ والمتعاليّ: الـذي يسعى إلى عـرض رؤيتـه الجديدة لترتقى بتطلعات العقل في نقده لكلِّ ما هو سائد ومألوف، والوصول به إلى بلوغ أقصى غايات التّحضر والارتقاء الإنسانيّ.

يلحظ النَّقد الحضاريّ أن الخطاب النَّقديّ يتحول بسيرورته من مجرد خطاب يهتم بأدبيّة الخطاب وبلاغته إلى قوة تسعى إلى تحرير الإنسان من سيطرة الأنساق الثّقافيّة وكشف زيفها، ويحدث ذلك عبر وضعها تحت المجهر، والبحث لمعرفة مدى أثر الخطاب في بثُّ هيمنته على النَّصوص الأدبيّـة والبلاغيّـة، وكذلك وصف قضايـا الخطـاب عــر النّظر إلى الحضـارة التي كوّنت الوعمي الإنسانيّ بوصف خلاقًا لمظاهر ثقافيّة تحتوي كثيرًا من أوجه الشّبه والاختلاف التي يُعبر عنها الخطاب الإبداعيّ، عبر إسهامه الجبة في ارتقاء المجتمعات أو تراجعها؛ لأنه وليد أوضاع (ثقافيّة، وسياسيّة، وأيديولوجيّـة) تعـود في ولادتهـا إلى فكـر جمعـيّ مهيمـن بإرادتـه المطلقـة.

## التحليـــــل الحضاري:

نجد أن «التّحليل الحضاريّ للخطاب يعود إلى ممارساته الحضاريّة، مستندًا على علاقات متبادلة فيها بين الخطاب والواقع بمجالاته كافة: (السّياسيّة، والدّينيّة، والاجتهاعيّة، والثّقافيّة، والنّقديّة، والإبداعيّة، والمعرفيّة، والفلسفيّة)؛ لأن الخطاب ما هو إلا صورة من صور النقد الحضاريّ؛ لذا نجد أن الندّات «تحضر بأدواتها اللغويّة والتّحليلية لتأدية وظائف معينة لإنتاج المعنى، والوعي المتعالي للذات هو الذي يستحضر الوجود في صورته الجديدة المتعالية في الخطاب» (٤).

وهذا يعني أنّ التّحليل الحضاريّ سيعمل على استحضار كلِّ من اللغة، ونظام الخطاب، وأفعال الوعي المباشرة، وغير المباشرة، الموجودة في الذّهنيّة الجمعيّة، التي تستحضر وجودها في أفكار قديمة بصور مستحدثة في هذا الخطاب المُمرر عبر أنساقه المضمرة.

إن الدراسة الحضاريّة للخطابات تكشف عن مدى التّغيير الذي حدث في وعي المتلقي عبر إدراكه للأشياء، إذ يرصد النقد الحضاريّ، عبر ملاحظته وتنقيباته النقدية، المازق التي يحدثها الخطاب في واقعنا، وما يترتب عليها من تأثيرات سلبيّة وإيجابيّة، إذ سعى النقد الحضاريّ إلى تتبع أثر الخطاب في تغيير المجتمعات سواء أكانت هذه الخطابات دينيّة أم سياسيّة أم شعريّة، وإلى ما ذلك، وما تُحدثه هذه التّغييرات من رسم خريطة الطريق الذّهنية الجمعيّة السّائدة.

١- النقد الحضاري للخطاب تحوّلات السّوال النقدي من المقتضى اللّغوي إلى الرّهان الحضاري: أ.

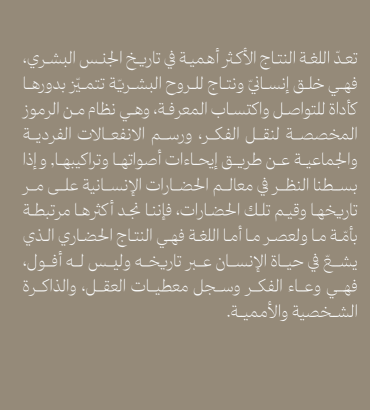
<sup>.</sup> عبـــد الفتـــاح أحمــد يوســف: ١٨ .

٢ – ظ: المصدر نفسه: ١٣.

٣- المصدر نفسه: ١٣.

٤ – المصدر نفسه: ١٠٦.

# المهن في الأمثال العربية.. رؤية الواقع بعين اللغة





## مستويــات اللغــة:

ويقسم العلاء اللغة على مستويين؛ أحدهما لغة الخطاب اليومي الذي يتوخى الإبلاغ العادي الذي يالدي البالغ العادي الذي يحقق الوظيفة الاجتماعية للغة، وهو ما وصفه ابن حزم بأنه ألفاظ يعبر بها عن المسميات، وعن المعاني المراد إفهامها.

وثانيه لغة الإبداع الأدبي، وهي اللغة الانفعالية الشاعرية كها تسمى، والتي يحدد اللغوي الروسي جاكبسون وظيفتها في الإشارة إلى قيمة رسالة الخطاب أو النص ذاته، وإلى الاستقلال الفني للغة ذلك الخطاب هذا وتبقى لغة التخاطب اليومي ملكًا لمنشئها، فهو يقدم لغته طالبًا ردًّا أو تأثيرًا مباشرًا من متلقيه.

أمّا في لغة الأدب فإن مبدع النص ينتهي دوره عند كتابة آخر سطر في نصه الأدبي، وفق ما يسميه نقاد الحداثة بموت المؤلف ليكتفي بعدها النص بنفسه مستمدا تأثيره وبقاءه من فضاء اللغة الواسع موظفًا طاقاته المنبعثة من الشكل والمضمون بقدر إمكاناته وقيمته الفكرية والفنية، وليكون هذا النص أخيرًا ملكا مطلقا للمتلقي يتصرف فيه فكره وذوقه الأدبى، فيوجهه حسبها يشاء.

واللغة العربية من اللغات الزاخرة بالذخائر الفكرية والأدبية التي تعدمن روائع العطاء الإنسانيّ الأصيل، فليس لمن يتتبع ذلك النتاج الضخم إلا الانبهار مما في بطون أسفارها من

علم وأدب وفلسفة وتاريخ وسوى ذلك من فنون المعرفة المتعددة.

الأمثال العربية تجربة سردية ذات صلة وثيقة بالحياة الاجتماعية.

وتعدد الأمشال من الصور الأدبية التي أبدعتها اللغة العربية قديمًا، فصارت جنسًا أدبيًا له مكانته الفكرية والأدبية في لغة العرب، فهي رؤية اجتهاعية ونفسية تنعكس من خلال صور تتضمن بنى لغوية فنية تمتزج فيها الرؤية النفسية وجمال التشكيل، لذا كان لها التأثير الواضح في تفاعل المتلقي واستجابته بدليل توارثها قرونًا بعد أخرى، وراح الناس يوظفونها مستثمرين طاقاتها الفكرية والنفسية، وقد ضرب سبحانه وتعالى في كتابه العزيز الأمثال للناس لعلهم يتفكرون.

ولمقاربة المشل كنتاج أدبي يلوح في متنه معطيان، هما القيمة الاجتهاعية، فهو تجربة إنسانية سجّلت حدثًا لافتًا اختزل ليعاد في تجربة مماثلة أو موقف مشابه، وكانت فاعلية بعض الأمثال إلى درجة أنها استوعبت أحداثًا ومواقف دارت في مساحات واسعة من الزمان شغلت السنوات الطوال، بل العقود، كها في تجربة المثل الذي يقول: أشأم من البسوس، فلهذا المثل ارتباط بضمير الأمّة في ظروف استثنائية من الصراع دامت عقودًا.

أما القيمة الأخرى فهي اللغة الموجزة والصورة المقتضبة المفعمة بتجربة ضخمة تستجليها عبارة لا تتجاوز بضع كلمات لها فاعليتها ودلالتها الخاصة.

وإذا كانت الأمثال مادة دسمة للدراسات الاجتهاعية واللغوية والنقدية فإننا نريد أن نستخلص في سطورنا هنا جانبًا طريفًا ومهيًّا من جوانبها الاجتهاعية، ذلك هو تسجيلها بعض المهن التي كان العرب يزاولونها في جاهليتهم ومن ثم عصور الإسلام المتقدمة، ومر أصحابها بمواقف إنسانية أو اجتهاعية جعلتهم مضربًا للمثل، فإن إحدى خصائص فاعليّة المثل بوصفه مرصدًا أو مرقابًا للمجتمع في تفاصيل حياته اليومية البسيطة، وربها نجد في الأمثال من هذه الطبقة من الناس ما يصعب اجتهاعه إلا في بعض الكتب المتخصصة، وهي قليلة في تراثنا، وهذا ما يرفع من قيمة الأمثال في الواقع الفعلي لتجربة الذات العربية.

وكانت رحلتنا مع كتاب مجمع الأمثال لأبي الفضل أحمد بن محمد بن أحمد النيسابوري الميداني المتوفى عام ١٨ ٥ هـ لسعته وشموله.

# الأمثال العربية إسقاط نفسيّ على الواقع

وأول ما نقف عليه عندهم مهنة الطب، فهي مهنة قديمة زاولها العرب وعرفوا قيمتها فضربوا بها الأمثال فقالوا تضرع للطبيب قبل أن تمرض، ونسبوا هذا المثل للقهان الحكيم وهو ينصح ولده بأن يتفقد الإخوان قبل الحاجة إليهم، هذا وعُرف عندهم أطباء صار بعضهم مضرب المثل بالحذق كها قيل أطبُّ من ابن جذيم، وهو رجل كان معروفًا بالحذق في الطب وكان أطبّ العرب حتى ذكره الشعراء فقال أوس بن حجر:

# فهل لكـم فيها إليَّ فإنني بصيرٌ بها أعيا النطاسيَّ جذيها

والنطاسيّ الطبيب كما هـو معـروف، وكذلـك الآسي وجمعـه الأُسـاة، وقـد ورد المثـل: التـأم جـرحٌ والأسـاة غيّب فـكان يـضرب لمـن نـال حاجتـه مـن غـير منّـة مـن أحـد. والمهنة الثانية التي تقف الأمثال عندها مهنة الحدادة وكان يقال للحدّاد القين، جاء في لسان العرب: القين الحداد والجمع أقيان وقيون، وفي حديث خبّاب: كنت قينًا في الجاهلية. أمّا الأمثال الذي تعرض لهذه المهنة فقولهم: إذا سمعت بسرى القين فاعلم أنّه مصبّح. فالقين بالبادية - كها يقول الأصمعي - يتنقّل في مياههم فيقيم بالموضع أيامًا فيكسد عمله عندهم، ثمّ يقول لأهل الماء إني راحل عنكم ليستعمله من يريد استعاله.

وكذلك المثل: جليس السوء كالقين إن لم يحرق ثوبك دخّنه. فهو يعمل في النار والحديد.

وكذلك عُرفت مهنة الإسكاف فقالوا: لا يعلم ما في الخف إلا الله والإسكاف، في مشل طريف وضعوه على لسان كلب رماه إسكاف بخف فيه قالب فجعل الكلب يصيح ويجزع، فقال له أصحابه من الكلاب: أكل هذا من خف فقال: لا يعلم ما في الخف إلا الله والإسكاف، فالإسكاف إذن صانع الأخفاف وإن ذكرت المعاجم أنّ كل صانع إسكاف، يؤيد ذلك المثل الآخر: بيت الإسكاف فيه من كل جلد رقعة، وكذلك المثل الشهير: رجع بخفي حنين، لمن يعود ولم يظفر بحاجته، فحنين كان بحقي من أهل الحيرة وقد أبدع الميداني في سرد قصته.

وورد في أمثال العرب ذكرٌ لمهنة الحجامة فقالوا: أفرغ من حجّام ساباط، وهو حجّام كان ملازمًا لساباط المدائن أي سقيفتها وكان يعبر الأسبوع والأسبوعان فلا يدنو منه أحد فعندها يخرج أمّه فيحجمها حتّى يُريَ الناس أنه غير فارغ، فها زال ذلك دأبه حتّى أنزف دم أمّه فيات.

وللعمارة والبناء مثل شهير ما زال الناس يتمثّلونه عند مجازاة الإحسان بالإساءة فيقولون: جزاء سنرّار، إذ



ضربه العرب ببنّاء روميّ بنى للنعهان بن امرئ القيس ملك الحيرة قبصر الخورنيق فلمّا فرغ منه ألقاه من أعلاه فخرّ ميّتًا، وإنها فعل ذلك لئلا يبني مثله لغيره.

والدباغة مهنة معروفةً عندهم ضُرب بمزاولها الجاهل المثل فقيل أحمق من الدبّاغ على التَّحْلئ وهو الدبّاغ الذي لا يتقن عمله فيدبغ القشر مع الجلد فيفسده.

وتجارة التمور كانت رائجة عندهم، عرفت بها بعض المدن العربية، فليس لحامل التمر إليها رزق يكسبه لـذا قيـل لـن يـأتي إلى قـوم بـشيء هـم أهلـه: كمستبضع التمـر إلى هجـر، فهـي مدينـة يكثـر فيهـا النخـل قيـل في البحريـن وقيـل في اليمـن.

كما قالوا: ألهف من قضيب، وهو رجل من العرب كان تمّارًا في البحرين أضاع دنانير من

هـذا وتناقـل الإسـلاميّون أمثـالًا ضربـت ببعـض أصحـاب المهـن كقولهـم: لا يعـرف الدينـار غـير الناقد، والناقد ممتهن الصرافة المعروفة في أيامنا، فهو من يميّز الدينار الصحيح من الزائف، ومنه أُخِـذ النقـد والناقـد في المصطلح الأدبيّ فنقـد الشـعر والنشر إظهـار مـا فيـه مـن عيـب وحُسـن.

وقالوا أيضًا في المتمرّس بفعل شيء: القصّاب لا يهوله كثرة اللحم.

وقالوا: إذا اصطلح الفأرة والسنّور خرب دكّان البقّال.

وتمثلوا بمهنة الصائغ تفاخرًا بمقدرتهم وحذقهم، فقالوا: هل صاغك صائغ بعدي؟

أمّا العِطارة فهي قديمة عندهم فقد ورد ذكرها في المثل: أشأم من عِطر مَنشِم، ومنشم امرأة عطّارة في بعض روايات الميداني كانت تبيع الطِّيب فكانوا إذا قصدوا الحرب غمسوا أيديهم في طيبها وتحالفوا عليه بأن يستميتوا في تلـك الحـرب، لـذا تشـاءموا منهـا، وقـد سـجّل زهـير بـن أبي سلمي ذلك في معلّقته فقال:

#### تفانوا ودقوا بينهم عطر مَنشِم تداركتها عبسًا وذبيان بعدما

وقال الجوهري: مِنشم امرأة كانت بمكّة عطارة وكانت خزاعة وجرهم إذا أرادوا القتال

تطيّبوا من طيبها، وكانوا إذا فعلوا ذلك كثر القتلى فيا بينهم.

كيف نظر العرب إلى صاحبات المهن من النساء؟

وما دمنا مع النساء، فلنذكر مهنهن التي ضرب بها المشل، إذ قيل: أشغل من ذات النحيين، وهي امرأة من بني تيم الله بن ثعلبة كانت تبيع السمن في الجاهلية بلغ بها حرصها على سمنها أن فرّطت بنفسها، فالنحييُ عند العرب الزقّ اللذي فيه السمن خاصة كها قال الأزهري.

وقالوا أيضًا: أشام من رغيف الحولاء، ضاربين المثل بالشؤم من خبّازة أشعل رغيفها فتنة بين قبيلتين من قبائل العرب قُتل فيها ألف إنسان.

وإذا رأوا مَن لا يهتم لأمر غيره تمثّلوا بقول العرب: ليست النائحة المستأجرة كالشكلي، فالنائحة يؤتى بها لتندب موتاهم بأجر.

ومن مهن النساء عندهم الرضاعة وعُرفت ممتهنتها بالظئر فقالوا: ظئرٌ رؤوم خير من أم سؤوم إذا لم ير أحدهم خيرًا من قريب ووجده عند الغريب.

وفي مثل آخر قالوا: تجوع الحرّة ولا تأكل بثدييها، أي لا تكون ظئرًا وإن آذاها الجوع.

ولا يصعب علينا ونحن نستعرض الأمثال

التي ضربت بمهن النساء تلمّس النظرة الاجتهاعية المزدرية للنساء اللواتي امتهن مهنًا ليكسبن من ورائهن السرزق، ولعل ذلك راجع إلى النظرة الجاهلية العامّة للمرأة وقيمهم المتشددة في الغيرة على النساء.

وعلى أيّ حال تبقى الأمشال من الكنوز اللغوية الثمينة التي تعكس جوانب اجتهاعية ونفسية متعددة في حياة العرب وطباعهم، فضلاً عن قيمتها الأدبية والتاريخية المهمة. وتتبلور إحدى قيمها في أنها وصلت إلينا كها ولدت بأدواتها الجهالية وتشكيلاتها الإبداعية، من دون تحريف أو تصحيف، وقد استعان أصحابها بعدد من الوسائط الحسية والفنية للوصول إلى الصور الفكرية والأخلاقية، ولتكون بعد ذلك أداة تعبير مبدعة عند ذوات مستخدميها عبر الأجيال.

إسماعيل بن هماد الجوهري، تماج اللغة وصحماح العدسة.

أبي منصور محمد بن أحمد الأزهري، تهذيب اللغة.

ديـوان أوس بـن حجـر، تحقيـق وشرح محمـد يوسـف نجـم.

ديوان زهير بن أبي سلمي.

علوم اللغة (كتاب دوري يصدر أربع مرات في السينة)، المجلد الأول، العدد الثاني.

٦. الإمام العلامة محمد بن مكرم بن علي بن منظور الأنصاري، لسان العرب.

٧. أبي الفضل أحمد بن محمد بن أحمد النيسابوري الميداني، مجمع الأمثمال.

د. عبد العزيز حمودة، المرايا المحدبة.

# لیس یدری بکنه ذاتك ما هو

السيد باقر الهندي

ليس يدري بكنه ذاتك ما هـــو يا بن عم النبــي إلا اللهُ خبط العارفون فيه فتاهــــــوا أين لاأين لاولاه من وقاه بنفســـه من فداه واخاه حيًـــا وبعده وصّاه كنت مولى لـــه فذا مولاه ـنفس ولكنمـــــا الإله ارتضاه ذو السقام الدوا وفيه شفاه الشمــس من أرمصت بها عيناه أضعاف مامن أعدائه لاقاه ظنك فيمن بالمـــوت درك مناه شقاه با رب عجال شقاه

لـك معـني أجلـي مـن الشـمس لكـن أظهــــر الله دينــــــه بعلـــــي سله لما هاجــت طغـــاة قريـشٍ لـو رآی مثلـــــه النـــــی لمـا قام يوم الغدى\_\_\_\_ريدعو ألا من ما ارتضــــاه النـي مـن قبـل الـ غير أن النفوس مَرضــــــــــى ويــأبي أنكروه وكبيـــف ينكر عبيـــن الـ كم تمنــــــى الموت المريح ومـــــا قال ما يمنع الشقـــــى أما حــــان

# قرة الأعين

السيد علي مؤيد الحسني الحوزة العلمية/ النجف الأشرف الأسرة بين التفكك والثبات <u>-</u>

أ.د محمــد كاظــم الفتلاوي جامعة الكوفة / كلية التربية مقامُ المرأة المسلِّمةِ.. بَينَ
 الحُرِّيةِ والعُنفِ

الأسرة بين التفكك والثبات السيد علي مؤيد الحسني

# 

السبيد علي مؤيد الحسني الحوزة العلمية/ النجف الأشرف



قد تُعدُّ هذه المُساجلة أسلوبًا تقليديًا مُعتادًا: بصبّ المسؤولية بأكملها على العدو الخارجي، فهو لا يعدو بوصفه دميةً يعلِّقُ عليها المُتديّنُ أعباء التغيّرات الأُسريّة التي تطال مجتمعه؛ هروبًا من أصابع التقصير التي لا تبرح مكانها مشيرةً بأنّه - أعني المتديّن - غير قادر على المحافظة على أصالة العائلة المُتديّنة، والدفاع عنها أمام موجات الحداثة المُعاصرة.

رُبّ قائل يقول إنّ الأُسّر المحافظة غير قابلة للاختراق بمقتضى محافظتها على الأعراف والتقاليد المجتمعية في بيئتها، وقد يَرُدّ عليه آخر بأنّ هذا الاعتقاد لا يتجاوز بوصف وهمًا، فالحياة تغيرت والأُسّر تغيرت معها، ولا غرو أن هذه الحياة فيها من التعمّد ما يكفي لكسر حاجز المحافظة على التقاليد والأعراف، بيد أن هذا هو هدف من يحاول والأعراف، بيد أن هذا هو هدف من يحاول أنْ يُغير حياة الأسّرية لصالحه، أو قبل أنّه يحاول أن يغير حياة الشاب المسلم بها ينسجم وأهدافه الخاصة.

وقد تُعددُ هذه المساجلة أسلوبًا تقليديًا مُعتادًا: بصبّ المسؤولية بأكملها على العدو الخارجي، فهو لا يعدو وصفه دميةً يعلِّقُ عليها المُتديّنُ أعباء التغيرات الأُسريّة التي تطال مجتمعه؛ هروبًا من أصابع التقصير التي لا تبرح مكانها مشيرةً بأنّه - أعني المتديّن - غير قادر على المحافظة على أصالة العائلة المُتديّنة، والدفاع عنها أمام موجات الحداثة المُعاصرة.

### وللمُتمعّن في هذين الادعائين أن يقول:

إنَّ تغير العائلة المتدينة المحافظة على العادات والتقاليد المأخوذة من الدين الحنيف أمر موجود في كلّ آن ولكنه نسبيّ، ونسبيته متوقفة على نوعيته، فليس كل تغير مَدعاة لاتهام المُتدين!، بل قد يكون التغير إيجابيًا بيد أنّ تطور العائلة المؤمنة من الأمور الضرورية، خصوصًا لو كان ذلك التطور مُصاحبًا

للعصرنة الحداثوية بشكل سليم، ولكن هذا كيف يمكن أن يحصل مع خلط الغثّ بالسمين، والخرز بالدُر الثمين؟!.

الإدعاء الراكز في ذهن المُستشكل: بأنّ المُتدين مسؤول عن حماية الأُسرة ليس صحيحًا برُمّته، فإنّ حماية الأُسرة والمحافظة على أصالة التديّن فيها وتطوير جوانبها الثقافية برعاية أفرادها رعاية صحية تنسجم وتعاليم الدين الحنيف ملقاة على عاتق ربّ الأسرة، الذي يجب أن يكون متدينًا بطبيعة الحال!، فدعوى انحصار المسؤولية برجل الدين أمر غير دقيق أبدًا، ومع هذا كيف يُمكن لربّ الأسرة أن يحميها ويحافظ عليها دون إرشاد بالأخص مع موجات تفش الأميّة والجهل!؟.

فلو قلنا إنّ حماية الأُسرة والمحافظة عليها مسؤولية ملقاة على كاهل الوالدّين دون رجل الدين الذي يحمل على عاتقه مسؤولية توجيه الأُسرة وتقديم الإرشاد لها، نكون قد فرّطنا!، ولو قلنا بالعكس نكون قد وقعنا في الإفراط، فلا يمكننا أن نحمّل رجل الدين المسؤولية بأكملها، ولا يمكننا أن نستقل بالعائلة مبتعدين عن رجل الدين.

وخير الأمور أوسطها: فإنّ الأسرة المتدينة التي تهتم بإنشاء أفرادها نشأة صحية مناغمة لأهداف الساء لا تستغني عن إرشاد رجل الدين، فإنها تعتقد أنّ رجل الدين ملاذُها عند حاجتها إليه.

ونرى في الفترات الأخيرة أثّر ذلك، و نرى بالمقابل الأسر التي ابتعدت عن الدين بسبب ابتعادها عن رجاله، مُختلطين بغيرهم من أهل الانحرافات؛ لنرى أجيالًا صاعدةً في (ترندات) الخطيئة والرذيلة.

فدعوى أنّ الأسرة المتدينة غير قابلة للاختراق دعوى صحيحة لكنّها متوقفة على اختلاط تلك الأسرة برجال الدين، ومَن خالط القوم أربعين يومًا صار منهم.

ومع النزول عند دعوى من قال: بأنّ التغير الحداثوي المعاصر هو العامل الأساس في تغيّر الأسرة، و تفكّكها ورخاوتها في مواجهة التغيّرات الفكرية، وأنّه سبب في رفع المسؤولية عن رجل الدين مُستهدفًا بذلك عدم قدرة رجل الدين بمفرده على دفع الرياح الحاملة للانحرافات الفكرية، والبواعث السلبية كالشاهد دعم بعض الجهات لبعض النساء كمُمي ينشغل بها الشباب عن الاستقامة!...

# فإنّ هذا المُدعي نسيّ أمرًا مُهمًا:

إنَّ رجل الدين يعتمد على عُنصرَين أساسيَن في توجيهه الأُسرة وإرشادها:

القابلية المُودعة في الأُسر الدينية، والتي نشأت من قوة العقيدة، وثبات المبدأ، ولولا هذه القابلية ما كان لرجل الدين دور فعّال في تهذيب المجتمع المتدين؛ لأنّه حينها لن يجد القبول، فلولا القابل ما كان هناك فاعل!.

العقيدة الراسخة في قلوب المؤمنين، فإن هذه العقيدة التي أسّس لها أهل البيت (عليهم السلام) كانت تتمحور حول التشبث برجل الدين الفقيه العادل، والرجوع له بالأحكام الشرعية التي فيها استقامة الفرد على جادة الشريعة، ولثقة ذلك الفرد بالفقيه، جعلت الفقيه في مقام المرشد والموجه.

إذن فإنّ تعاون الأُسرة مع رجل الدين تصنع حصنًا كافيًا لردع الحركات والأفكار المنحرفة، ودفع الشبه والمحاولات الصارفة عن الأهداف الدينية السهاوية الحنيفة، وهذا التعاون يتمثل بعناصر معينة نتعرّض لها في مقالة أخرى - إن شاء الله تعالى - ومع وجود المؤمنة من ممارسة حياتها بصورتها الطبيعية؛ المؤمنة من ممارسة حياتها بصورتها الطبيعية؛ لتتطور شيئًا فشيئًا، فبتطور الأُسرة المؤمنة تكمن نصرة الله سبحانه، ونصرة دينه؛ لأنّ تكمن نصرة الله سبحانه، ونصرة دينه؛ لأنّ العدل الالهي المُرتقبة على يدي صاحب الغدل الالهي المُرتقبة على يدي صاحب الزمان عجلّ الله تعالى فرجه الشريف.

# مقامُ المرأة المسلِم بين الخرية والغنا

أ.د محمــد كاظم الفتلاوي جامعة الكوفة / كلية التربية

العنـف يهـدّد كيـان الأسرة، الــــى تُعــدُّ ركيزة مـن ركائـز المجتمـع، فهـي المورد البشري الوحيد لتنامى وتطور المجتمع، وهذا ما التفتّ إليه المنهج التربوي الإسلامي وأكَّد عليه النبي الخاتم (صلى الله عليه وآله) منذ بزوغ فجر الإسلام ونزول القرآن المجيد، فاتخذ من قاعدة "الوقاية خير من العلاج" وسيلةً لتجنُّب ما تعانيه المجتمعات اليوم من العنف الأسري.



الأسرة نواة المجتمع وأساسه، وهي اللبنة قوية الأولى في بنائه، فمتى ما كانت هذه اللبنة قوية متهاسكة كان قوام المجتمع قويًا شامحًا، والمرأة في الأسرة أحدى سببي تكوينها، وكذلك لها أثرها البالغ في تنشئة أفرادها ورعايتهم نفسيًا وتربويًا، وعليه إن رعاية المرأة والاهتهم في تنشئتها نشأة سليمة سوية صالحة له انعكاسه المباشر على أفراد الأسرة جميعها.

إلا أن المرأة مع الأسف الشديد لم تحظ أحيانًا بهذه الرعاية والاهتهام المنسجم مع دورها الكبير في الأسرة والمجتمع، فمرّت في مراحل من العنت والمهانة في العصور التي سبقت بزوغ فجر الإسلام، والمتابع لهذه المراحل المظلمة يلحظ إن أشدها «ظلامًا ونكرًا بالنسبة للمرأة عمومًا، والبنت خاصة، هو عصر الحاقة والسفه و الجهالات عصر الجاهلية، يوم أن كانت المرأة مهينة الجانب، تعيش بغير وزن أو اعتبار أو حساب وكأنها هي سِقْطٌ من سقط المتاع»(١).

وفي العصر الحديث لم يتغير الأمر كثيرًا عن العصر الجاهلي في عدم احترام كيانها وتقدير فطرتها، فبعد أن عانت المرأة على يد الغربيين الظلم النظري والعملي في القرون الوسطى كان المنتظر منهم بعد أن أشرقت أنوار العصر الحديث وبدت فيه معالم التقدم والرقي والتحرّر الفكري من الخرافات والأساطير التي اعترضت طريق العقل طيلة عصور طويلة غابرة، كان المنتظر منهم في تعاملهم مع

المرأة في العصر الحديث أن يرفعوا عنها تلك الأغلال والأثقال التي عانت منها مع الحفاظ على كيانها وفطرتها وما طبعت عليه من أمور تميّزها بالضرورة عن الرجل، ولكن ذلك لم يحدث!!

إذ ذهبت الثقافة الغربية بعيدًا حين اقترنت كرامة المرأة ومقامها الرفيع ودورها الأسري الرائد بالحرية، في أسلوب خبيث وتلاعب بمشاعرها، فالمرأة في هذه النظرة الغربية المتطرفة تناقض الحرية التي فُطرت عليها النفوس المستقيمة، والتي لا تتعدى فيعرف العقبلاء بأي حال من الأحوال أخذ المرأة لحقوقها التي تناسبها مع ضان عدم التسلط عليها، من دون معاداة الرجل، أو التمرد على التنوع والتميز بين الذكر والأنشى، ولكنهم وعلى العكس من ذلك سعوا إلى «التحرر التام من كل المنظومات الدينية، والقيميّة الإيمانية، والحضارية، والفلسفية، والاجتماعية، والتاريخية، بإ في ذلك التحرّر من الأسرة بشكلها الشرعمي وجعلوا كل ذلك سبيلًا لتحرير المرأة "(٢).

وصار معلومًا لدينا من هذا الطرح أن مرادهم هو التهتك والاستهتار بكل القِيم النبيلة، وكذلك الوقوف ضد كل ما من شأنه أن يقنّن مهام المرأة في رسالتها الكبيرة في الأسرة والمجتمع، تحت عنوانات الحرية المطلقة بلاحد أو قيد، وهي شعارات برّاقة مسمومة، نتائجها واضحة في ضياع فطرة المرأة السليمة

ودمار الأسرة وفساد المجتمع وليسس كل ما يُعرف يُقال ولا يَخفي على اللبيب المعني.

وانطلاقًا من مقام المرأة في ذاتها وأثرها الكبير في الأسرة، فإن دين الإسلام نظر لهذه الأهمية العظمي لها فأمر «بإكرام المرأة في جميع مراحل حياتها، سواء أكانت أمَّا أم بنتًا أم أختًا أم زوجـة»(٣)، وكانــت حـاضرة في تفاخــر النبــي الأكرم عليه بأن تكون له الخيرية في رعاية المرأة في أسرته، إذ قال: ((خيركم خيركم لأهله وأنا خيركم لأهلي))(٤).

كما وجعل دين الإسلام من أسلوب التعامل مع المرأة المسلمة معيارًا لشهامة الرجل إنْ كان حَسنًا في تعامله وسلوكه وتلفظه، وكذلك جعله معيارًا لدناءة الرجل إنْ كان تعامله معها بأسلوب سيئ عنيف، ففيها ينقل عن رسول الله عليه قوله: ((ما أكرمَ النساء إلا كريمٌ، ولا أهانهن إلا لئيم ))(٥) وهذا القول في طبيعت يمثل في جوهره جدار صدّ وإدانة لأسلوب العنـفُ ضـد المـرأة المسـلمة، وأمـرٌ لا يمكـن أن نلحظه في بيئة غير بيئة التربية الإسلامية بأن تكون المرأة موضع اهتهام ووصية النبي القائد المُوحي لـه مـن السـاء.

ومنه أن النبي الأكرم علي حنّر من إهمال التعامل بالرفق مع المرأة، ومعلوم أن الرفق هـو خـلاف العُنـفّ، إذا مـا علمنـا أن العنـف هو: «معالجة الأمور بالشدة، و النتر، والغلظة في معاملة الآخرين والغلو»(٦)، فقال ﷺ: ((ما زُوي الرفق عن أهل بيتٍ إلّا زُوي عنهم الخير))(٧)، وإنَّ من الخيرُ للعائلة هو الحياة

السعيدة، والمعيشة الطيبة والنفسية الهادئة، كل هذا الخيرينزوي عن أفراد الأسرة ويعم العنف والفوضي وعدم الاستقرار النفسي. ومما تقدّم يتضح لنا بكل جلاء إنّ المنظومة الإسلامية وما ورد فيه من هَـدى النبي الخاتم عليه السبق في رعاية شؤون المرأة المسلمة النفسية والعاطفية، وحثُّ على التزام أسلوب الرفق في التعامل معها، وشحَّع المؤمنين على إكرامها في أقصى غايات الأدب في السلوك الحسن.

فقد أكدّ دين الإسلام من البداية على إنسانية المرأة وعملي أهليتها، بل واستنكر على بعض العرب قتلهم لبناتهم تحت ذرائع 

وقد تنبُّه المجتمع الدولي في الآونة الأخيرة إلى ظاهرة العنف الأسرى عمومًا والعنف ضد المرأة على وجه الخصوص فحظيّت المرأة -إعلاميًا- بالاهتهام والمتابعة من قِبل الهيئات الرسمية والأهلية والمتخصّصين في العلوم الاجتماعية والقانونية والنفسية، ومردُ ذلك أن العنف يهدّد كيان الأسرة، التي تُعدُّ ركيزة من ركائنز المجتمع، فهني المنورد البشري لتنامي المجتمع، وهـ نا ما التفت إليه المنهج التربوي الإسلامي وأكّد عليه النبي الخاتم عليه منذ بزوغ فجر الإسلام ونزول القرآن المجيد، فاتخذ من قاعدة «الوقاية خير من العلاج» وسيلةً لتجنُّب ما تعانيه المجتمعات اليوم من العنف الأسري.

وإنَّ كان بعضهم يناقش في ذلك بخصوص عالمنا العربي بحجةِ إنَّ الإسلام يتكفَّل بالقضاء على المشكلة فإنه يعوزهم مراجعة درجة الالتزام الشعبي بتعاليم الدين فضلًا عن درجة معرفتهم بتلك التعاليم الرائعة. بمعنى ما ذنب الإسلام من مسلم جاهل، وعليه لا يُمكن السير على خُطى دعاة الاستهتار والتحلل والحرية المطلقة، وكذلك امتثال طريقة الجُهّال من المسلمين بأسلوب العنف، فهذه أمثلة – أي دعاة الحرية و جهّال العنف، فهذه أمثلة – أي دعاة الحرية و جهّال العنف – تتحمل إثمها وإثم من يصدقها ويسير وراءها.

#### خلاصة الأمر:

ينبغي للمرأة المسلمة في واقعنا المعاصر أن تُدرك ما يُخطّ طلما، فقد على أعداء دين الإسلام - من تياراتٍ غربيّة وعلمانيّة وإلحاديّة و عنوانات متكاثرة الأشكال متوحدة الأهداف - أن قضية المرأة هي قضية الأسرة والمجتمع، وبإفساد المرأة يكون إفساد للأسرة والمجتمع، كما ينبغي لها أن لا تنخدع بشعار والمجتمع، كما ينبغي لها أن لا تنخدع بشعار الحرية المطلقة فهذه دعوى يُراد منها العنف المعنوي من حيث تمزيق هويتها المتمثلة في جوهر أنو ثتها الفطرية.

وإن مقام المرأة الحقيقي المنسجم مع فطرتها هو ما أقرّهُ دين الإسلام في كلُّ تفاصيله التشريعية، وهــــذه ليســـت دعـــوى وإنها واقعٌ نلمسه عند كل مَن يلتزم بتعاليم المنظومة الإسلامية، فالمرأة وصية الحُجج من العبرة الطاهرة اليلا فقيد ورد عنهم كثير من التوصيات بشأن مقام المرأة، ومن ذلك وصية الإمام زين العابدين إلا إذ قال في حقها على الرجل: ((وأما حق الزوجة فأن تعلم أن الله عزوجل جعلها لك سكنًا وأنسًا فتعلم أن ذلك نعمة من الله عليك فتكرمها وترفق بها، وإن كان حقك عليها أوجب فإنّ لها عليك أن ترحمها))(١)، فنلحظ إن للمرأة المسلمة عند الرجل مقامات متعددة منها إنها (نعمة) وهو أن ينظر إليها الزوج عند التعامل معها على أنها نعمة من نِعَم الله سبحانه، ومعلوم أن النعمــة تُراعــي بقــدر واهبهــا والواهــب هــو الله عز وجل، ونلحظ في وصية الإمام جعفر الصادق الله عند قوله: ((رحم الله عبدًا أحسن فيها بينه وبين زوجته)(٩)، إن مقام المرأة المسلمة سبب لنزول الرحمة الإلهية، وهذه منزلة رفيعة أن تكون السبيل للُطف الله سبحانه ورحمته، وما أحو جنا في كل ساعة إلى رحمته عز وجل، فمقام المرأة المسلمة في المنظومة الإسلامية بين النعمة والرحمة.

٥. ابن عساكر، تاريخ مدينة دمشق: ١٣/ ٣١٣.

ت. هبة صفاء شاكر، موقف الإسلام من العنف الأسري وطرق علاجه: ٢٧٦.

٧. الكلّيني، الكافي: ٢/ ١١٩.

٨. محمد الريشهري، ميزان الحكمة: ٢/ ١١٨٥.

٩. الصدوق، من لا يحضّره الفقيه: ٣/ ٤٤٣.

١. أمير عبد العزيز، الإنسان في الإسلام: ١٧٥.

حمد عمارة، التحرير الإسلامي للمرأة الردعلى شبهات الغالة: ٧.

للتوسعة: المجتمع الإسلامي المعاصر، د. محمد كاظم الفتلاوي: ٢١٠.

الحر العاملي، وسائل الشيعة: ٢٠ / ١٧١.

# حواريات ثقافية

 في حواره مع مجله الولاية الدكتور النيجيري إبراهيم المعظم عبدالله

حاوره: هاشم الباججي

#### في حواره مع مجلة الولاية

## الدكتور النيجيري إبراهيم المعظم عبدالله:

حاوره: هاشم الباججي



لقد كانست افريقسا الموطن الأول لمهاجري المسلمين الذين أمرهم الرسول الأعظم اللهجسرة الى بلاد الحبشة، فحينها هاجر المسلمون الأولون، من مكة إلى الحبشة، فوجدوا في ملكها وأهلها إخوة متحابين ووجدوا فيها الوطن الأمين، حين افتقدوه بين قومهم وعشيرتهم وكان أن أسلم النجاشي قبل أن يدعوه الرسول السلم النجاشي قبل أن يدعوه الرسول الله الإسلام.

وهذا الموقف من النجاشي والشعب الافريقي بصورة عامة يعطينا انطباع على إن الأفارقة أناس نفوسهم صافية وليس لهم تعصب في الباطل وإنما هم أولو بصيرة وعقل، وقدرة على التمييز بين الخير والشر، ومن هذه القارة السمراء كان لقاؤنا بالدكتور إبراهيم المعظم.

إن أكثر المسلمين الشيعة في دول غرب إفريقيا وبالتحديد في جمهورية نيجيريا الاتحادية يقلد المرجعية العليا ويرجع إليها في الفتوى، وما زالت هذه المرجعية التاريخية العظيمة ترفيد القارة السمراء بالعطاء الفكري والثقافي"..

#### التعريف بشخصكم الكريم؟

الدكتور إبراهيم المعظم عبدالله، من مواليد ١٩٧٩م بولاية بورنو شهال شرق نيجيريا دبلوم في التربية والتعليم من مركز العون الإنساني والتنميـة بمدينـة ميدغـوري ولايـة بورنـو، سـنة ٠١٠، وحصلت على ليسانس في اللغة العربية من جامعة الملك فيصل بجمهورية تشاد ٢٠١٤م، والماجستير في اللغة العربية من جامعة بايرو كنو نيجيريا ١٩٠٠م، والدكتوراه في النقد الأدبي الحديث، جامعة بايرو كنو نيجيريا.

#### ما تخصصكم؟ وأبرز أعمالكم الفكرية والثقافية؟

تخصصت كمترجم في اللغة والأدب العربي الحديث، ولذا فإن أغلب نتاجاتنا وأعمالنا الفكرية والثقافية في الميدان اللغوي والأدبي وقد بلغت قرابة عشرة مؤلفات من أبرزها:

١ - نهج البلاغة وأثرره على الأدب العربي مخطوط.

٢ - الفعل النحــوي ومدلولاته في نهج البلاغة. ٣- توظيف سياق الجملة الفعلية والاسمية في ديوان علي بن أبي طالب على، تحت الطبع.

٤ - شعاع من نور: ديوان شعر في مدح الرسول وأهل بيته، مطبوع.

وكتبت العديد من المقالات الثقافية والدينية التي تم نشرها في الصحف والمجلات العربية،

من أبرزها: مجلة الرأى الآخر التي كانت تصدر في لندن فضلاعن الحضور والمشاركة في المؤتمرات والندوات العلمية والدولية إلى مختلف الدول العربية والإسلامية، منها: تشاد، الكامرون، النيجر، تركيا وإيران والعراق.

#### كيف تنظرون الى الواقع الثقافي والديني في القارة الافريقية؟

الواقع الثقافي في قارتنا الإفريقية يتطلب جهودا مضنية لإنقاذه من الركود الذي أصابه منذ فترة طويلة من الزمن، ولكن بدأت الحياة تعود إلى كثير مما يتعلق بالجانب الأكاديمي نظر الظهور ظاهرة الجامعات الخاصة في كثير من الدول الإفريقية وخصوصا غرب إفريقيا سيها نيجيريا..

أما الواقع الديني فإنه كذلك لايزال يعاني من التبعية الفكرية وغياب العلاء الذين يربطون القضايا الدينية والوطنية، مما جعل الكثير من الباحثين في المجال الديني يفقدون الحس الوطنى وبالتالي فإن التنمية الاقتصادية الوطنية تئن في كابوس ثقيل يحتاج لجيش جرار من العلماء والمثقفين لإيقاظه من سباته العميق!

#### هل الأكثرية في القارة السمراء دينية ام علمانية؟

بالرغم من أن أكثر الدول الإفريقية إسلامية، ولكن بالنظر إلى ما سبقت الإشارة إليه فإن الكثير من الإسلاميين قد انسحبوا من الميدان الثقافي ليتركوا المجال للباحثين العلمانيين يخوضون المعركة، حيث أن الكثير من العلهاء لا يعتنون بقضايا ثقافية واجتهاعية تحل مشاكل الشباب المعاصرة، بل ترى أكثرهم يركز على الدعوة لطائفة أو مشيخة مما ينجر بالوضع إلى الطائفية والتعصب، ولذا فإن الكثير من الشباب بدأ يفر من التدين إلى العلهانية مع الأسف الشديد! فبدت ظاهرة الإلحاد تدب على ربوع القارة السمراء ولأول مرة في تاريخ إفريقيا الحديث!

أخطر العقبات والتحديات التي يواجهها الإسلام هو ظاهرة الإلحاد بمعناها الأوسع، فيا مضى انحسر الإلحاد في الجامعات وفي أوساط النخبة ولكنه الآن بدأ يمتد إلى الشارع وإلى القرى والأرياف

## ما أبرز التحديات التي يواجهها الاسلام في القارة الافريقية؟

أخطر العقبات والتحديات التي يواجهها الإسلام هو ظاهرة الإلحاد بمعناها الأوسع، فيم مضى انحسر الإلحاد في الجامعات وفي أوساط النخبة ولكنه الآن بدأ يمتد إلى الشارع وإلى القرى والأرياف، فإذا الكثير من الشباب يعتنق الإلحاد دينا وعندما أخذ العلماء الأفارقة من الطوائف والفروق والمذاهب بالتنازع فيها بينهم ومن على منابرهم حيث التكفير والتفسيق لأبسط الأسباب وتوافه الأمور فصار الشباب في حيرة من أمرهم وعند ذلك جاء المد الإلحادي وبقوة عن طريق المؤسسات وهيئات التبشير وبعض القنوات الفضائية التي كانت تبث برامجها الاجتماعية والثقافية باللغات المحلية ضمن مخطط ومشاريع مدروسة.. وعبر تأليف كتيبات بالانجليزي والعربي واللغات المحلية، ولحد الآن لا يـــزال الخطر يداهمنا وبشكل مروع.

#### كم عدد المسلمين في افريقيا سيما الشيعة؟

المسلمون بغرب إفريقيا هم الأكثرية، وعلى طوائف وعرقيات متعددة، ويبلغ تعداد المسلمين بحسب النسبة السكانية في كل دولة لها عدد، وفي نيجيريا مشلا يبلغ عدد المسلمين ١٧٪ من العدد السكاني الذي يبلغ أكثر من مائتين مليون نسمة..

وأما عن عدد الشيعة في إفريقيا فإنه ليست بيدنا إحصائية دقيقة، وينتشر الشيعة في أغلب دول وسط وجنوب إفريقيا (الدول الإفريقية غير العربية) وكذلك يتواجد الشيعة بالعديد من دول غرب إفريقيا منها على سبيل المثال: تشاد، الكاميرون، النيجر، نيجيريا، السنغال، مالي، ساحل العاج، سراليون، غانا، ليبيريا، توغو، الغابون.. ويلاحظ أن أكثر الشيعة يتواجد في نيجيريا بكثرة، ويشكل الشيعة في نيجيريا حوالي أربع ملايين نسمة، نيواجدون في الولايات الشالية مثل صكتو وكانو وكادونا و بوتشي وكتسينا و آداماوا و العاصمة الفدرالية (أبوجا).

يتواجد الشيعة بالعديد من دول غرب إفريقيا منها على سبيل المثال: تشاد، الكامرون، النيجر، نيجريا، السنغال، مالي، ساحيل العاج، سر اليـــون، غانا، ليبريا، توغو، الغابون..

أما في الدول الإفريقية الأخرى فيتوزع عددهم كالتالي: تنزانيا حوالي ٥.١ مليون نسمة، غانا ٤. ١ مليون نسمة، بنين ٢. ١ مليون نسمة، السنغال ٦٦٥ ألف نسمة، النيجر حوالي نصف مليون نسمة، وفي بقية الدول يكون العدد أقل من ذلك.

برأيكم ما العوامل التي تساعد على النهوض بالواقع الدينى والفكري لدى شعوب القارة السمراء؟

برأيي أن العوامل التي تساعد الشعوب الإفريقية على النهوض الواقع الديني تكمن في التثقيف والتوعية، وهذا يتطلب ثورة ثقافية شَاملة، فأغلب الشعوب الإفريقية أمية لا تقرأ ولا تكتب، ولـذا فـإن الاهتـمام بمحـو الأميـة ورفع مستوى الانتاج الثقافي لتعزيز مهارات القرآءة والكتابة فإنه يساعد كثيرا في النهوض، ولذا فعلى المؤسسات الدينية والشيعية بشكل خاص الاهتمام بهذا الجانب.. الأمر يتطلب إرسال بعثات ووفود من الحوزات العلمية

الكبرى في النجف وكربلاء وقم، وإلا فسوف يأتي المد الإلحادي لسد الفراغ، ولا سيها أنه يعمل ليل نهار لاستقطاب المزيد من الشباب التائق إلى العلم والمعرفة. وهذه مسؤولية تحتاج الى افتتاح الممثليات الدينية والمراكز العلمية والثقافية في القارة السمراء.

هل للمرجعية الدينية العليا في النجف الاشرف دور تقافي ودينى في افريقيا؟

تاريخ التشيع مرتبط بالمرجعية العليا في النجف الأشرف حيث كان الشباب المستبصر يحصل على مؤلفات ونشرات المرجعية العليا التي تصل من المؤسسات الدينية والثقافية التابعة للمرجعية، وقد زاد الأمر اهتماما عندما بدأت ظاهرة الوفود العلمية تتقاطر من مختلف البلدان الإفريقية للدراسة في حوزات النجف وكربلاء.. ولذا فإن أكثر المسلمين الشيعة في دول غرب إفريقيا وبالتحديد في جمهورية نيجيريا الاتحادية يقلد المرجعية العليا ويرجع إليها في الفتوي، وما زالت هذه المرجعية التاريخية العظيمة ترفد القارة السمراء بالعطاء الفكري والثقافي، وإن لها الفضل الكبير في نشر التشيع في ربوع الأراضي الإفريقية.

من أبرز الشخصيات الدينية الافريقية المؤثرة في المجتمعات الافريقية؟

من أبرز الشخصيات المؤثرة في نيجيريا التي كان لها دور فعال في دفع حركة الثقافة والمعرفة هو مفتي ديار نيجيرياً الشيخ (شريف إبراهيم صالح الحسيني) من شيوخ الطرق الصوفية ويرجع نسبه إلى الإمام الحسين علا الله ... حيث بذل جهودا مضنية في الدعوة إلى الوحدة الإسلامية وتوحيد صفوف الأمة، وله مؤلفات كثيرة في هذا المجال، منها كتابه الشهير الموسوم: (التكفير أخطر بدعة تواجه وحدة المسلمين في نيجيريا)، وكان لتلاميذه دور كبير في نشر العلوم الإسلامية والعربية في البلاد، من بينهم شخصيات علمية وأكاديميين، وأساتذة في كل البلاد وعلى مستوى الجامعات الوطنية.

تاريخ التشيع مرتبط بالمرجعية العليا في النجف الأشرف حيث كان الشباب المستبصر يحصل على مؤلفات ونشرات المرجعية العليا التي تصل من المؤسسات الدينية والثقافية التابعة للمرجعية

ما انطباعاتكم ومشاهداتكم العلمية والثقافية عن مدينة النجف الاشرف في زيارتكم إلى هذه المدينة المقدسة؟

الحمد لله لقد وفقت لزيارة العراق والفوز بزيارة الإمام علي إلى في النجف الأشرف، في السنة الماضية وكانت هذه لحظة تاريخية في حياتي ولن تنسى أبدا، ولحد الآن لا تزال الذكريات عالقة في ذهني، وقد كتبت شعرا لهذه المناسبة أسميتها بـ (المدينة الفاضلة).

#### لك كلمة أخيرة فلمن توجهها؟

الكلمة الأخيرة لأهل العلم والمعرفة فأقول: إن الشعوب الإفريقية بحاجة ماسة إلى نور أهل البيت عليه وقد وجدوا فيهم ما يلبي احتياجاتهم الروحية والمادية، وإن مسؤولية أهل العلم والمعرفة كبيرة في أهمية نشر الاسلام والحفاظ على المعتقدات الصحيحة، وإلا فإن حركات مشبوهة سوف تستقطب الشباب الإفريقي التواق إلى العلم والتعلم والمعرفة.. والسلام وشكرًا جزيلًا لكم على استضافتي.. والسلام عليكم ورحمة الله وبركاته.

# الشرق والغرب

المهندس: عبد الكريم جودي رفيش

ا الغرب وسرقة حضارة الشرق.. العــــراق مثــالًا

# الغرب وسرقة حضارة الشرق.. العراق مثران مثران العالم العال

الحلقة الأولى

الباحث عبد الكريم جودي رفيش



#### مفهوم الحضارة:

تعريف الحضارة لغةً: مأخوذ من الفعل حضر وهي الإقامة في الحضر، والحضر هم من يقيمون في المدن، وكلمة حضر هي عكس كلمة البَداوة التي يعيش فيها الناس حياةً قبليةً، حيث ينتهجون من حياة التنقل من منطقة الى أخرى نمطًا للحياة، وهذا عكس الحياة المدنية أو الحضرية التي يهارس النّاس فيها الزراعة وغيرها من النشاطات الحضرية، ويعيشون في المدن، فالحضارة هنا تعني الاستقرار.

اما تعريف الحضارة اصطلاحًا: فقد اختلف العلااء في تعريفهم للحضارة كل حسب وجهة نظره التاريخية أو الاجتماعية أو الاقتصادية أو الفلسفية، ويمكن القول إن الحضارة تعنى مجموعة المظاهر العلميّة، والأدبيّة، والفنيّة، وكذلك الاجتماعيّة الموجودة في المجتمع، وتعتمد الحضارات الإنسانية المختلفة على بعضها، فكل حضارة جاءت متممة للحضارة التي سبقتها (١).

#### تسمية بلاد ما بين النهرين (ميزوبوتاميه):

في زمن ما بين القرن الرابع والثاني ق. م ظهر في إستعمال الكتّاب اليونان والرومان المصطلح الجغرافي المعروف بلاد ما بين النهرين أي التسمية الإغريقية (ميزوبوتاميه) وهو المصطلح الذي شاع إستعماله عند الكتّاب الأوربيين لإطلاقه على هذه البلاد كلها أو

بعضها ولايزال يستعمل حتى ذيوع تسمية العراق.

ولعل أقدم وأوضح إستعمال لتسمية (ميزوبوتاميه) ما ورد في كتاب المؤرخ الشهير (بوليبيوس) (٢٠٢ ـ ١٢٠ ق. م) على الرغم من احتال ظهور استعمال المصطلح في عهد الأسكندر الكبير، وتبع بوليبيوس الجغرافي الشهير سترابو أو سترابون (٦٤ ق. م الى ١٩ م)، أما إنتشار إستعمال هذا المصطلح الجغرافي من بعد ذلك في اللغات الأوربية فكان بوحه خاص من بعد ترجمة التوراة الى اليونانية واللغات الأوربية، إذ جاء في التوراة ذكر الإقليم المسمى ((آرام ـ نهرايم)) (سفر التكويس ٢٤: ١٠) الذي يعني آرام النهرين أي (بين النهريـن).

(آرام\_نهرايم) كلمة آرامية (أرض النهرين) وقد وردت تسمية بابلية أقدم منها هي (مات



- بریتم) أي (أرض المابين) كها ورد مصطلح (بيت ـ نـارم) (ما بين النهريـن)(٢).

#### تسمية العراق:

اختلفت آراء الباحثين في أصل العراق ومعناه ومن الممكن حصر هذه الآراء في ثلاثة إحتالات:

١ - إن الاسم ((عراق)) عربي الأصل
 ٢ - إنه معرب من أصل فارسي

٣ ـ إنه يرجع في أصله إلى تراث لغوي من العراق القديم.

فإذا أخذنا بالأصل العربي وجدنا عدة آراء في معنى (عراق) منها إنه الشاطئ أي شاطئ البحر أو مطلق الشاطئ وأن أهل الحجاز يسمون البحر، ولأنه على شاطئ دجلة والفرات من البحر، ولأنه على شاطئ دجلة والفرات أيضًا، أو أن معناه حرف الجبل أو سفوح الجبال المتاخمة لأطرافه الشالية والشرقية. أما الذين يرون الأصل فارسي فقد اختلفوا أيضًا في معناه فمنهم من ذهب الى إنه مأخوذ من أصل يعني الساحل في الفارسية، وفي مفاتيح العلوم للخوارزمي وتأريخ حمزة الأصفهاني ان التسميتين (إيران) و (عراق) غلط والصواب فيها (إيراك) بالكاف الفارسية وأنها أصل لفظة (إيران) و (عراق)، وشبيه بهذا ما ذهب اليه الباحث الآثاري (هرتسفلد) من أن عراق اليه الباحث الآثاري (هرتسفلد) من أن عراق اليه الباحث الآثاري (هرتسفلد) من أن عراق

تعرّف الحضارة لغةً انها مأخوذ من الفعل حضر وهي الإقامة في الحضر، والحضر هم من يقيمون في المدن، وكلمة حضر هي عكس كلمة البَداوة التي يعيش فيها الناس حياةً قبليةً

معرب من إيراك الفارسية التي تعنى البلاد السفلي أما الإحتال الثالث أي إرجاع لفظ (عراق) إلى تراث لغوي من العراق القديم فهو مع أنه لا يمكن الجزم به أو ترجيحه على أحد الرأيين السابقين، وخلاصته أن لفظ (عراق) يرجع في أصله إلى تراث لغوى من السومريين أو من قوم آخريـن مـن غـير السـومريين ولا الساميين استوطنوا السهل الرسوبي منذ أبعد من عصور ما قبل التاريخ فيه، وانه مشتق من كلمة تعني المستوطن ولفظها (أوروك) أو (أُونوك) وهي الكلمة التي سميت بها المدينة السومرية الشهيرة (الوركاء) كما ان الكلمة نفسها تدخل في تركيب أساء جملة مدن قديمة شهيرة مثل مدينة (أور) ومدينة (الرسا) وغيرهما، على ان نقطة الضعف في هذا الرأي أن هذا المصطلح لم يطلقه سكان العراق القدماء على القطر كله، ويرى المؤرخ المعروف (أومستد) أن أول استعال لكلمة عراق ورد في العهد الكشي (منتصف الألف الثاني قبل الميلاد) في وثيقة تاريخية ترقى في تاريخها الى حدود القرن الثاني عشرق. م وجاء فيها إسم إقليم على هيئة (أريقا) الذي صار على ما يرى

الباحث المذكور الأصل العربي لبلاد بابل. وأوضح استعمال شاع (عراق) بدأ في الأدوار الأخيرة من العهد الساساني ما بين القرنين الخامس والسادس الميلاديين حيث بدأ استعماله يظهر في الشعر الجاهلي (٣).

#### إطلالة تاريخية لماذا العراق:

بدأت الدول الإستعمارية الأوربية الغربية في مطلع القرن التاسع عشر بإرسال هيئاتها الدبلوماسية وبعثاتها التبشيرية بكثافة الى الشرق الأوسط وعيونهم مصوبة نحو (بلاد الرافدين -العراق) لإمتيازه بالموقع الإستراتيجي الفريد فهو ملتقى خطوط التجارة العالمية بين قارتي أوربا وآسيا ولمحاددته للإمبراطورية العثمانية ولأنه مهد الحضارات والنبوات، كانت هذه الدول مدفوعة بالهواجس الدينية. الدول

الأوربية كانت في صراع لإقتسام الأراضي التابعة للدولة العثمانية التي كانت على شفاً الإنهيار وكان العراق هو الساحة الأفضل لهذا الصراع لمحاددته للدولة العثانية، وكان من ضمن مهام هيئاتها الدبلوماسية وبعثاتها التبشيرية التي اتخذت في القرن الثامن عشر من الولايات العربية في العراق (بغداد ١٧٨٩، الموصل، البصرة ١٧٦٤) التابعة للإمبراطورية العثمانية مقرًا لقنصلياتها وبعثاتها، وإرسال المزيد من البعثات وتوسيع قاعدة التمثيل الدبلوماسي والتغلغل في بيئة المجتمع العراقي فضلا عن أعمالها في مجال الجاسوسية والتبشير النصراني وكانت هنالك مهمة أخرى هي سرقة الآثار القديمة والمخطوطات وإفراغ البلد من تاریخه وآثاره وتراثه وکانت عیون اليهود بالذات مصوبة نحو سرقة محتويات مكتبات الأديرة والكنائس النصر انية والكنس



The state of the s

اليهو دي. وبدأت أعداد الرحالة والجواسيس الأوربيين تتزايد تتابعًا إلى مناطق الشرق وكان من أبرزهم الجاسوس البريطاني (كلوديوس ريتش) وكان ريتش هذا يتقن اللغات العربية والفارسية والتركية وهوعميل المخابرات البريطاني وكان بعمر (٢١ عامًا) ويعمل ممثلًا مقيعًا في بغداد لحساب الشركة البريطانية شركة الهند الشرقية التي تأسست في بريطانيا سنة (۱۸۰۱) وكانت هذه الشركة من الواجهات السرية للمخابرات البريطانية. وبسبب اهتهام بريطانيا بهذا الموضوع وإدراكًا منها للقابليات التي يتمتع ما (ريتش) فقد تم تعيينه سنة (١٨٠٨) مقيعًا سياسيًا في بغداد عاصمة العراق المجاورة للإمبراطورية العثمانية وكان (ريتش) يقوم أحيانًا بزيارة التلال الأثرية القريبة من بغداد خاصة تـلال بابل وأجرى فيها عدة أسـبار أختبارية وعثر على بعض المخاريط والرقم الطينية والأختام الأسطوانية وكانت أبرز أعماله في بابل خارطته الطوبوغرافية للمدينة التاريخية التي أصبحت مرجعًا مهمًا لمن أعقبه في التعرف على البقايا الشاخصة للمدينة، وبعد وفاته في بلاد فارس بمرض الكوليرا باعها ورثته لاحقًا إلى المتحف البريطاني سنة (١٨٢٠) فكانت أول مجموعة أثرية تخص بالاد الرافدين تصل أوربا وتدخل خزائن المتحف البريطاني. لم يكتف الإنكليز با كان يقدمه لهم ممثلوهم التجاريون والدبلوماسيون من معلومات عن البلاد وأحوالها، بل كانوا يرغبون في المزيد من التفاصيل الدقيقة عن جميع أجزائها ومجاريها المائية. فأمر الملك وليام الرابع بقيام بعثة مجهزة

بأفضل الوسائل لإجراء مسح شامل لمجرى نهري دجلة والفرات حتى مصبها للتعرف على إمكانية الملاحة فيها للوصول إلى الهند وكذلك لإيجاد سوق عراقية للبضائع الإنكليزية. وكانت البعثة بقيادة الكولونيل جسني، حيث صارت تعرف ببعثة جسني. وقد استغرق عملها السنوات ١٨٣٥ ـ ١٨٣٧، وكان من بين أعضائها البارزين الطبيب الجراح اينسورث. وكان هذا آثاريًا هاويًا وخبرًا بالجيولوجيا فجمع معلومات واسعة عن طوبوغرافية وآثار المناطق التي مرت بها البعثة كما دون الكثير من الملاحظات التي فسرها في ضوء تضلعه بالتوراة واطلاعه الواسع على كتابات مؤرخى اليونان والرومان والعرب القدامي، وكانت لكتابات ريتش واينسورث وغيرهم من الرحالة الاوربيين الأثر الكبير في تطلع العديد من الأوساط الاوربية وحماسها لآثار الشرق الأدني واقبالها على اقتنائها ورصد الأموال لمن يتقدم للحفر في مواطن الحضاره فيه، وقد زادت من هـذا الحاس رغبة العديد من الجمعيات الدينية والشخصيات المعنية بتحقيق ما ورد بالتوراة من أقوال وحوادث وأسماء ذكرت في أسفار العهد القديم. كما اهتم آخرون بالتحقق فيما ورد في كتابات المؤرخين القدامي من أمثال هيرودتس وزينون وبقية الرحالة اللاحقين(٤).

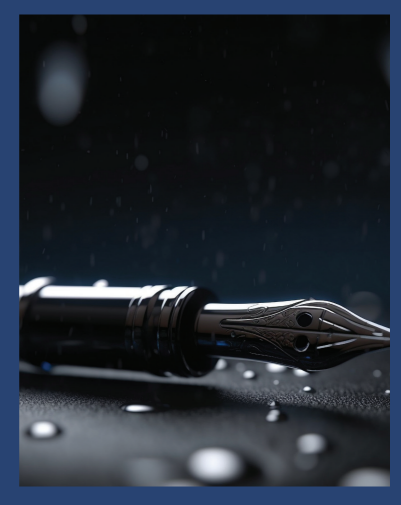
٤ - نفس المصدر: ٧٨.

١ - موقع الجامعة المستنصرية، الحضارة العربية الإسلامية.
 ٢ - طه باقر، مقدمة في تاريخ الحضارات القديمة: ٢١.
 ٣ - حميد الشمري، سرقة حضارة الطين والحجر: ٦٥.

# ببليوغرافيا العلوم

أ.م.د علي شمخي الفتلاوي

- الإعلام الرقمي في علوم الاتصالات والتكنلــوجيا
- مكتبات مهداة الى مكتبة الروضة الحيدرية
- أبرز الكتب والاصدارات التي وصلت إلى مكتبة الروضة الحيدرية المطهرة



الإعلام الرقمي في علوم الاتصالات والتكنلوجيا

أ.م.د. علي شمخي الفتلاوي جامعـة بغداد - كلية الإعلام

تتعاظم مخاطر نشر المعلوم الت في الفضاء الالكتروني وتتعاظم معه مخاطر التزييف وتحريف الحقائق ومع اتساع ومع التقنية في مجال شبكة المعلومات ومع القفزات الكبيرة في مسارات ما يسمى (الذكاء الاصطناء في مسارات ما المعلومة الصادقة صعبة المنال للمتلقي الواعي والمثقف في بالكم بالملايين من الناس الذين لا يملكون المقدرة العلمية والثقافية على التيقن من المعلومات ومدى حيازتها على الحد الادني من المصداقية؟

في عالمنا اليوم تتعرض فنون الاتصال يوميا إلى إشكال مختلفة من الاختراقات وما دامت ملكية ادوات نشر المعلومات مشاعة وغير مقصورة على جهة معينة وغير محتكرة فان مفاهيم التزييف والتحريف والكذب حاضرة في أي زمان ومكان.

لقد اتاحت ثورة المعلومات وشيوع الحريات العامة في دول العالم واتساع المهارسات التعددية وحرية التعبير عن الرأي وحرية النشر وانحسار الأنظمة الشمولية إلى ظهور هذه المخاطر الحقيقية في مجال تدفق المعلومات، وفي الوقت الذي يرحب فيه العالم جميعا بهذا التدفق الحرفي المعلومات بعد عقود طويلة من الزمن كانت فيه الآراء والكلات مقيدة في عدد كبير من المجتمعات بسبب منظومة الرقابة في الانظمة الشمولية، إلا أن هذه الحرية غير المنضبطة هي الاخرى تسببت اليوم بخطر جديد يتمثل بالتشويش الكبير على

المحتوى الاعلامي الصادق وتسويق أحداث غير حقيقية والتجسس على الخصوصيات والنيل من سمعة افراد ومؤسسات والتشهير بها من دون ادلة او اثباتات..

وقد تبدو هذه المخاطر بسيطة في بعض المجتمعات والانظمة التي اعتادت على هذا التدفق غير المنضبط ألا أن ما تتعرض له اليوم مجتمعاتنا في الشرق عامة وفي المجتمعات الاسلامية خاصة يمكن وصفه ب (مفزع) وغير اخلاقي، فثمة جهات على مستوى انظمة سياسية أو مجموعات مدعومة من قبل اطراف خارجية وداخلية تستهدف النسيج الاجتماعي في دول ومجتمعات، وفي الوقت نفسـه تحـاول الترويج لثقافات تتغطى بغطاء حرية تدفق المعلومات لكنها في نفس الوقت تحاول ازاحة موروث كبير ومهم يرتبط بالقيم الانسانية النبيلة التي تربت عليها أجيال من الأباء والاجداد عناوينها الصدق والحياء والالتزام بالثوابت الدينية واتباع نهج النبوة وسيرة آل البيت الاطهار في الاتصال مع الاخر وادارة الخلاف مصداقا لقول الباري عز وجل (قُـلْ هَاتُـوا بُرْهَانَكُـمْ إِن كُنتُـمْ صَادِقِينَ) [البقرة: ١١١].

وتحفل نصوص النشر اليوم في الفضاء الالكتروني وفي وسائل الاعلام الاخرى بعشرات القصص الاخبارية يوميا من دون تمحيص أو تدقيق ويجري تسويقها للملايين من قبل ادوات اخرى مرتبطة بأهداف ومصالح مشتركة على أنها قصص حقيقية وتتعرض فئات مختلفة من المجتمعات للمزيد من الأكاذيب تتعلق بمعتقداتها وبموروثها الديني والعقائدي للتشويه من دون محاسبة مما يشكل ظلم كبيرا لهذه المجتمعات والاكثر ظلما هو حينما لا يتم منح

الفرصة أو فسح المجال لهذه الفئات المظلومة للردعلى هذه الترهات والاكاذيب على نفس المواقع التي يتم البث منها أو في نفس الوقت ثم تعمق المخاوف بوجود جهود منظمة لتكريس مفاهيم الازدواجية والنفاق في التسويق الاتصالي وضياع فرص الاتصال الامن والملتزم والمتوازن في نشر المعلومات.

واذا كانت الدعوات لصناعة اتصال متوازن وحيادي صعبة التحقيق على المستوى العالمي فالأحرى بمجتمعاتنا الاسلامية التحلي بالشجاعة وتلقف المبادرة والدعوة لحوار اسلامي يستهدف غرس القيم الوطنية في الدول الاسلامية وتبادل المعلومات في كل ما من شأنه تنقية المحتوى الإتصالي من أدران التدليس والتحريف والتشويه وصولا الى معلومة صادقة ملتزمة واتصال امن وملتزم يحمى الافراد ويشعرهم بالطمأنينة وستكون أولى الخطوات لتحقيق هذا الهدف هـو السعى والعمل لتأسيس منظومة قوانين تتيح محاسبة كل من ينخرط في مواقع وشبكات الاتصال المزيف الذي يتخفى تحت عناوين غبر حقيقية وقطع الطريق أمام من يريد اتمام مهمة الخداع والتضليل والاسهام في منظومة حرف الحقائق وحتى لانتهم في هذه السطور باننا نريد التضييق على الحريات العامة او تقليص مساحات الحرية في مجال النشر والتعبير عن الراي فإننا ارتكزنا في دعوتنا هذه على (الحوار) من دون شروط مسبقة فالحوار والتداول في هذا الملف كفيل بالوصول الى صيغ مقبولة تضمن ديمومة الحريات العامة بكل اشتَّكالها وعناوينها ولكن في نفس الوقت تقف عند منافذ الاختراق وتصد من محاولات قراصنة الاتصال النفاذ الى قيمنا وثوابتنا التبي تعزنا وتصون كراماتنا.

## مكتبات مهدداة الى مكتبة الروضة الحيدرية

### مكتبة حجة الإسلام والمسلمين السيد راضي الحسيني



من المكتبات التي أُوقِفت الى مكتبة الروضة الحيدرية المطهرة مكتبة السيد راضي الحسيني من النجف الاشرف، وقد وصلت المكتبة المهداة في ٢٣ شعبان عام ١٤٢٧ هـ - ٢٠٠٦م، وقد بلغ تعداد هذه الكتب (٧٧٠) كتاب في مختلف العلوم الدينية والعلمية والادبية والسياسية والعرفان والفلسفة وغيرها، وهذه الكتب مختومة كلها باسم الواقف ومجرودة، حيث تبدأ بتسلسل:

١- در وس في علم الأصول للسيد محمد باقر الصدر، مجمع الشهيد الصدر العلمي، ٢ج وتنتهي بالتسلسل ٧٧٠- شرائع الإسلام في مسائل الحلال والحرام، المحقق الحلي، منشورات الأعلمي، ١ج

#### حياته

ولد السيد راضي الحسيني عام ١٩٥٥م في مدينة النجف الأشرف من أسرة دينية عريقة، شم انتقل مع أسرته إلى الكاظمية وأكمل دراسته الابتدائية والمتوسطة والإعدادية فيها، وتخرج من الجامعة التكنولوجية ببغداد قسم (هندسة السيطرة والنظم) عام ١٩٨٠م.

لاحقته السلطة البعثية لتأييده الشهيد السيد محمد باقر الصدر مما اضطره للهجرة ومغادرة العراق والاستقرار في جمهورية إيران الإسلامية.

#### نشاطه العلمي

بدأ في قم بنشاطه العلمي والثقافي ودخل الحوزة العلمية فيها وحضر في السطوح درس الشيخ هادي آل راضي، و درس الشيخ باقر الايرواني، ودرس الشيخ الهرندي، الشيخ مهدي العطار، وحضر دروس البحث الخارج عند الله الشيخ الوحيد الخراساني، واية الله الشيخ فاضل اللنكراني، واية الله السيد محمود الهاشمي، فاضل اللنكراني، واية الله السيد محمود الهاشمي، واية الله السيد كاظم الحائري، فضلا على قيامه بتدريس السطوح لطلبة الحوزة، واعتبر أستاذًا مثالا من قبل المركز العالمي للدراسات الإسلامية في تدريس الفقه والأصول عام ٢١٤هـ، وقد مارس التبليغ الإسلامي في مختلف أنحاء العالم، وتسلم في عام ٢١٤هـ، إدارة مدرسة أهل البيت عليهم السلام:

وله من المؤلفات كتاب: (معرفة أهل البيت في ضوء الكتاب والسنّة) على جزئين.

## أبرز الكتب والاصدارات التي وصلت إلى مكتبة الروضة الحيدرية المطهرة

تصل الى مكتبة الروضة الحيدرية المطهرة مئات العنوانات شهرياً من مختلف الموضوعات العلمية والإنسانية والتاريخية والدراسات والبحوث، حيث تحوي على مصادر ومراجع متعددة في اتجاهات مختلفة، لتكون منهلاً مهما للقراء والباحثين...، وفي هذا الباب نحاول ابراز عدد من الكتب المهمة التي وصلت هذا الشهر الى المكتبة..

| مكان تواجد<br>الكتاب | الناشـــر                                  | المؤلف               | العنــوان                                                                  |
|----------------------|--------------------------------------------|----------------------|----------------------------------------------------------------------------|
| 01h 7 £7             | منشورات مكتبة بسام                         | يعقوب افرام<br>منصور | حملة العشرة الاف (الحملة على فارس)<br>للمؤرخ الاغريقي زينوفون              |
| 0.j 0 77             | منتدى العلاقات العربية<br>والدولية         | كهال القصير          | الاختلاف السياسي في نموذج الخلافة<br>الراشدة : قراءة جديدة في مشكلات قديمة |
| 0.j 0 77             | مركز ابو ظبي للغة العربية                  | فردريك معتوق         | انصاف التراث العربي                                                        |
| €•f ™ 17-11          | مؤسسة مؤمنون بلا حدود<br>للدراسات والابحاث | مجموعة مؤلفين        | التسامح في الثقافة العربية : دراسة نقدية                                   |
| €•f ٣ 1€             | منشورات الهيئة العامة<br>السورية للكتاب    | فيتو باندولفي        | تاريخ المسرح                                                               |
| ٤٠g٥١٠               | دائرة الثقافة والسياحة                     | بول دوبراشتيك        | مدن مستقبلية : العمارة والمخيلة                                            |

| لغة الحياة : تعتمد حياتك على اسرار<br>حمضك النووي                                                                      | فرانسيس س.<br>كولينز           | شركة العبيكان للتعليم                                                   | 78 77                                       |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------|-------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------|
| الف باء دولوز                                                                                                          | جيل دولوز                      | مركز المحروسة للنشر والخدمات<br>الصحفية والمعلومات                      | 00a\$ £ ٣٦                                  |
| سرح العيون في شرح رسالة ابن زيدون                                                                                      | جمال الدين بن نباته<br>المصري  | دار الفكر العربي                                                        | 71\$ 8 71                                   |
| مشكلات العالم العربي                                                                                                   | راشد البراوي                   | كتبة النهضة المصرية                                                     | Vof 0 09                                    |
| افكار وجدت لتبقى                                                                                                       | شیب هیث                        | الدار العربية للعلوم ناشرون                                             | ٤·g٥١٢                                      |
| ابوذر الغفاري صاحب رسول الله : مصدر<br>يبحث الاشتراكية في الاسلام                                                      | عبدالحميد جوده<br>السحار       | مكتبة مصر                                                               | T0\$ E T7                                   |
| فلسفة الوجود في الفكر الرافديني القديم<br>واثرها عند اليونان                                                           | محمد حسين النجم                | بيت الحكمة                                                              | 00b\$ 0 TI                                  |
| مختار الاغاني في الاخبار و التهاني                                                                                     | ابن منظور محمد<br>بن مکرم      | المنظمة العربية للتربية والثقافة<br>والعلوم - معهد المخطوطات<br>العربية | 7.g\$ 7 7 - 1                               |
| الخنساء في مرآة عصرها: بحث و نقد وتحقيق<br>في حياتها و عصرها و شعرها                                                   | اسهاعيل القاضي                 | مطبعة المعارف                                                           | 7.a\$ { { { { { { { { { { { { { { { { { { { |
| الموسوعة العربية في الاصول الجزائية                                                                                    | محمد مرعى صعب                  |                                                                         | VAs 7 77-12                                 |
| جدل التنوير                                                                                                            | ماكس هوركهايمر                 | دار الكتاب الجديد المتحدة                                               | 00a\$ 7 m                                   |
| الزومبي في الحضارة الغربية : ازمة القرن<br>الحادي و العشرين                                                            | جون فیرفایکه                   | دار ومكتبة عدنان                                                        | ٤٦a\$ ٥ ٥٨                                  |
| موقف المستشرقين و الحداثيين العرب من<br>علم الكلام : دراسة نقدية (جولد تسهير،<br>دي بور، احمد امين، محمد عابد الجابري) | محمد عبدالله عيسى<br>حمد المطر | دار طروس                                                                | 1Vd\$ 7 7.                                  |

| 7а\$ о Л           | دار رؤية                                   | زكريا اوزون                         | جناية البخاري : انقاذ الدين من امام المحدثين                                                                           |
|--------------------|--------------------------------------------|-------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                    | بيت الحكمة                                 | حسون عليوي<br>فندي                  | الببليوغرافيا العربية الفلسفية                                                                                         |
| 77m\$ £ 7 - £      | دار صادر                                   | عبد القادر بن عمر<br>البغدادي       | خزانة الادب و لب لباب لسان العرب                                                                                       |
| Von Y E            | الدار البابلية للدراسات<br>والبحوث العلمية | حيدر نعمة بخيت                      | دور مصادر الطاقة غير التقليدية في تعزيز<br>أمن الطاقة في الولايات المتحدة الامريكية<br>وانعكاساتها المتوقعة على العراق |
| Von o I            | مؤسسة هنداوي                               | بول دان ورونالد<br>جيه بيكر         | ترجمة صلاح عبدالعزيز مفتاح، هاني فتحي<br>سليهان                                                                        |
| 1.401              | دائرة الثقافة و السياحة                    | كريستيان ماكميلان                   | الحوائج                                                                                                                |
| 77m\$ 0 70         | دار الشؤون الثقافية العامة                 | الحسن بن محمد بن<br>الحسن الصغاني   | العباب الزاخر و اللباب الفاخر (حرف<br>السين)                                                                           |
| Vom £ ٣٣           | دار جامعة الملك سعود للنشر                 | جوزيف غلبرت<br>ماتينغ               | البحر المفتوح: الحياة الاقتصادية في عالم<br>البحر الابيض المتوسط القديم من العصر<br>الحديدي حتى ظهور روما              |
| 90017              | منشورات الجمل                              | محمد المزوغي                        | منطق المؤرخ هشام جعيط : الدولة المدنية<br>والصحوة الاسلامية                                                            |
| 77s o 7            | دار الكتاب الجديد المتحدة                  | کیان احمد حاز م<br>یحیی             | علم الدلالة العربي في منظور الاستشراق<br>الغربي : نظرية المعنى عند العرب في كتابات<br>المستشرق الهولندي كيس فرستيخ     |
| 77u                | دار كنوز المعرفة                           | هلل فـوزي<br>المجيبل                | نحو الفراء : مقاربة لنظريته و منهجه                                                                                    |
| оЛа\$ 1 <b>г</b> • | دار مؤسسة بزوهشيحكمت<br>وفلسفة ايران       | ابو الحسن على بن<br>الحسن السيرجاني | البياض و السواد : من خصائص حكم<br>العباد في نعت المريد و المراد                                                        |
| V9m 0 17           | دار ابن الزكري الالمانية                   | علي رسول الربيعي                    | الديمقراطية في رواق الجدل بحث في<br>اختلافات فلاسفة السياسة                                                            |

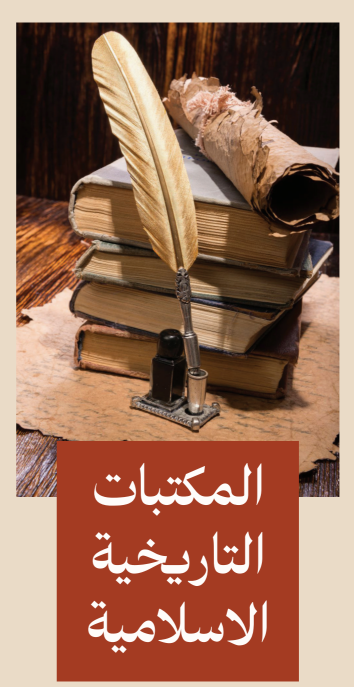
| 77m 0 m         | دار كنوز المعرفة            | ايهاب همام الشيوي     | المقامية في التراث اللغوي ونظرية النص                                |
|-----------------|-----------------------------|-----------------------|----------------------------------------------------------------------|
| 77u £ 77        | دار كنوز المعرفة            | علا هاني آل يونس      | التداولية المعرفية من الكلام العادي الى<br>الخطاب الشعري             |
| ۸ <b>٠</b> e٦٦  | المركز الثقافي العربي       | عبد الله البريدي      | السلفية والليبرالية اغتيال الابداع في ثقافتنا<br>العربية             |
| 97f77           | دار سیناترا                 | هنری بینا – رویز      | دروس في السعادة                                                      |
| 9Aa 0 7         | فرست بوك                    | محمد اسماعیل<br>ضرغام | الانسان بين فخر الدين الرازي وتوماس<br>الاكويني                      |
| 9Aa 0 V         | افريقيا الشرق               | وادي خديجة            | هل ينهي الموت دور الحياة؟: مقاربة<br>تيولوجية، فلسفية وسيكولوجية     |
| 1\$ 0 71 - 71   |                             | احمد الصاوي المالكي   | حاشية العلامة الصاوى على تفسير الجلالين                              |
| 77u { { } } } } | دار قباء                    | محمود فهمي حجازي      | مدخل الى علم اللغة                                                   |
| 7.f\$ 707       | المكتبة العربية             | فخرالدين قباوة        | سلامة بن جندل الشاعر الفارس : دراسة<br>لشخصيته و فنه                 |
| V9m ۳ ۳9        | مكتبة مدبولي                | عبد الغفار شكر        | حوارات اليسار المصري من اجل نهوض جديد                                |
| 7EC\$ 11A       | دار دجلة                    | عدي اسعد خماس         | العلاقات العراقية الافريقية : جنوب افريقيا<br>انموذجا ١٩٦١ م ٢٠٠٨ م. |
| ۸f ٤ ۲۰         | دار النوادر                 | جواد المشاي           | القلب في القرآن و السنة                                              |
| 77 F 77 P       | الرافدين                    | دىفىد. د. رفائىل      | اشكالات الفلسفة السياسية                                             |
| 17f\$ 1 TV      | الدار العربية للكتاب        | امين توفيق الطيبي     | دراسات و بحوث في تاريخ المغرب<br>والاندلس                            |
| ۷9m ۳ ٤٢        | الهيئةالعامة السورية للكتاب | مهدي دخل الله         | عبث السياسة شهادات على احداث واقعية                                  |

# ذاكرة الأمم

م.م. تمار الشرماني جامعة الكوفة - كلية الآداب ■ المكتبات التاريخية الاسلامية

الباحث الدكتور محمد جعفر الكرباسي

■ محمد سعيد الطريحي... العطاء المثمر عرفت الحضارة الاسلامية انواعًا متعددة من المكتبات التي لــم تعرفها أي حضــارة أخرى وانتشرت هذه المكتبات في جميع ارجاء الدولة الإسلامية فوجدت المكتبات في قصور الملوك وفي المدارس والكتاتيب والجوامع وكذلك وجدت في عواصم الامارات، وكان المصحف الشريف هــو أول كتــاب ظهر في لغة العرب، فبدأت حركة التأليف منذ منتصف القرن الأول الهجري وشــهد القرن الثاني الهجري ظهور الكتب وحركة التدوين التراث والتاريخ وفي القرن الثالث والرابع الهجري ازدهرت حركة التأليف لاسيما بعد إقامة صناعة الورق في بغداد، ونتيجة لهذا التطور في التدوين والتأليف ظهرت لدي العــرب عدة أنواع مــن المكتبات، وتعد المكتبة هي المؤسسة التي وجدت لجمع وحفظ الكتب، وعرفت اليونسكو المكتبة بأنها مجموعة منظمة من الكتب والدوريات المطبوعة يقوم على تيسيرها مجموعة من العاملين المؤهلين لتوفير الاحتياجات المعلوماتيــة والتربوـــــــة والبحثــــــــــة



م.م. تمار الشرماني جامعة الكوفة - كلية الآداب

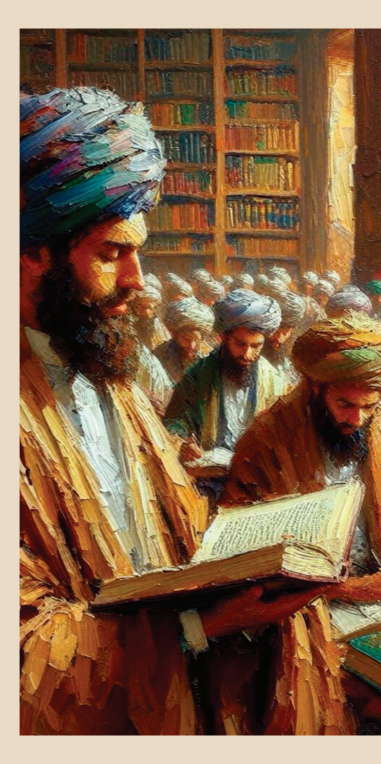
#### مكتبات العالم القديم:

ارتبط تاريخ المكتبات بالشرق القديم الذي قامت فيه مجموعة من الحضارات، وفي بـلاد الرافديـن أنشــأ السومريون عدد من المكتبات التي ضمت آلاف الالواح الفخارية التي تعبر عن أعمالهم وافكارهم وأهم تلك المكتبات هي التي وجدت في مدينة ماري السورية الواقعة على نهر الفرات ومكتبة بيت اللوحات الكبير التي وجدت في مدينة أور، وفي زمن الاشوريين أنشأ الملك سرجون الثاني مكتبة سنة (۲۰۰۰ ق.م) وقد طور حفيد اشور بانيبال هذه المكتبة حتى أصبحت من أعظم مكتبات العالم القديم (٢).

#### أقسام المكتبات:

تقسم المكتبات على نوعين الأول المكتبات العامة وهي التي تخدم المواطنين كافة دون استثناء ولا تضع أي قيود على ممتلكاتها وتوفر مصادر المعلومات بجميع أنواعها، أما النوع الثاني فهي المكتبات المتخصصة وهيي التي تهتم بحقل واحد من حقول المعرفة وتعنى بأثراء رفوفها بالمعلومات وتكون غالبًا تابعة إلى مؤسسة أو منظمة.

وعرفت الحضارة العربية الإسلامية



#### عدة أنواع من المكتبات منها:

١- المكتبات الأكاديمية: وهي من اشهر المكتبات في الحضارة العربية الإسلامية ومن اهم هذه المكتبات (مكتبة بيت الحكمة ومكتبة مراغة التي أسسها المغول في أذربيجان.

Y-المكتبات الخاصة: انتشر هذا النوع من المكتبات بشكل واسع وكبير ويمكن القول بأن هذا النوع من المكتبات قد فاق على غيره من الأنواع الأخرى ومن هذه المكتبات مكتبة سعد بن عبادة الانصاري التي حوت كتبًا من أحاديث الرسول (صلى الله عليه وآله) ومكتبة الصاحب بن عبادة ومكتبة المستنصر الاموي

7- المكتبات الخلافية: وهو نوع من المكتبات كان انتشر من المشرق إلى المغرب وهذه المكتبات كان ينشئها الخلفاء والامراء والحكام من اجل انفسهم وقد جعلوا منها حلقات للمناظرة والسمر والمحاضرات والعلوم المختلفة كها كانت من أجل مذهب يعتنقه الحاكم ومن هذه المكتبات المكتبة التي أسسها السامانيون في بلاد خراسان وخزانة الكتب في العصر الفاطمي ومكتبة الحكم الثاني.

3- المكتبات العامة: وهي مؤسسات ثقافية يحفظ فيها التراث الثقافي ليكون في مناول الناس من الطبقات والاجناس كافة ومن هذه المكتبات مكتبة بني عهار في طرابلس الشام وكان يشتغل فيها خسة وثهانون ناسخًا لنسخ الكتب.

٥- المكتبات المدرسية: اهتمت الحضارة العربية الإسلامية بأنشاء المدارس من اجل تعليم الناس جميعًا وإن أول من أسس مدرسة

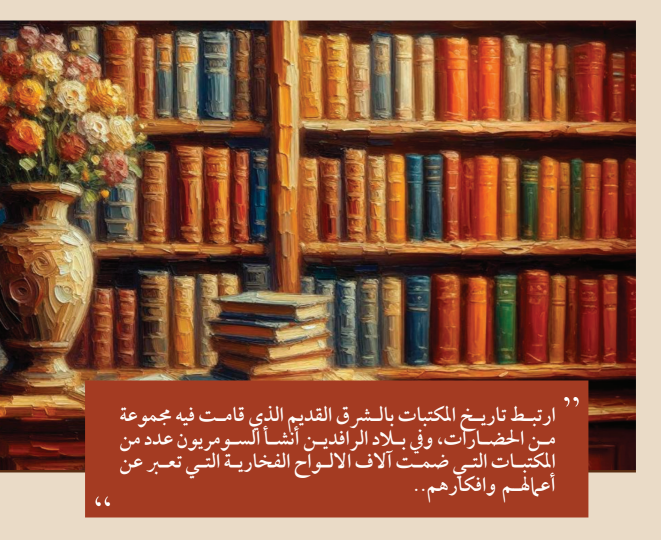
في الإسلام هو نظام الملك وزير السلاجقة في النصف الثاني من القرن الخانس الهجري ومن هذه المكتبات مكتبة ابن جبيرة ومكتبة مدرسة الفاخرية في بغداد.

7- مكتبات المساجد والجوامع: نشأت هذه المكتبات مع نشأة المساجد والجوامع ومن هذه المكتبات مكتبة الجامع الأزهر ومكتبة الجامع الكبير في القيروان (٣).

## أشهر المكتبات في الحضارة العربية الإسلامي المسلمي الم

#### اولًا: مكتبة دار الحكمة أو بيت الحكمة:

وهي أول مكتبة تقام في البلاد الإسلامية ويرجع المؤرخون تأسيسها إلى العصر العباسي الذي تطورت فيه حركة التأليف والترجمة آذ ترجمت في هذه الفترة الكثير من العلوم الفارسية واليونانية إلى لغات أخرى، وقد حوت هذه المكتبة بحوثًا ومؤلفات من مؤلفين كبار مثل الفيلسوف الكندي ومحمد بن موسى الخوارزمي، كما ضمت كتب من مختلف العلوم مثل التراث الإسلامي، التراجم والسير، كتب الكيمياء، الفلك، الطب والجبر، واحتوت على مصدر فلكي، وقد وصفها ديورانت في كتابه قصة الحضارة بأنها مجمع علمي ومرصد فلكي ومكتبة عامة، وتعد مكتبة بيت الحكمة اكبر مكتبات العصر العباسي، إذ يستفاد منها الرواد والعلماء وطلاب العلم، وعند احتلال المغول بغداد سنة ٢٥٦هـعم الخراب والنهب والقوا قرابة الالف من المخطوطات في النهر وضاع بذلك جزء كبير



من تاريخ وذاكرة الإنسانية في هذا الغزو(٤). ثانيًا: مكتبة قرطبة في الاندلس:

انشأها المستنصر عندما تولى الحكم بين عامى (٥٠٠هـ-٣٦٦هـ) وأنفق عليها الأموال وجلب اليها الكتب من كل الأمصار وحاول أن يجعلها مكتبة متميزة في مقتنياتها وحصل على كتب من بينها كتاب (أوقات الصناعات)، الذي ألفه أبو

الحسن عريب بن سيد وكتبة في قرطبة ثم نقح وترجم إلى اللاتينية من قبل دوزي في عام ١٨٧٣.

#### ثالثًا: مكتبة دار العلم:

انشأها الحاكم بأمر الله بن العزيز بالله سنة ٥ ٣٩هـ واشتهرت بتسمية دار الحكمة الفاطمية، وانشأ لها إدارة خاصة في وظائف الدولة وقد بقيت مركزًا ثقافيًا لنشر المذهب الشيعي حتى



نهاية الدولة الفاطمية على يد صلاح الدين الايوبي وابقى عليها كمكتبة بعدان قضى على دورها في نشر المذهب الشيعي وعندما دخل العثمانيون إلى مصر قاموا بنقل كتبها إلى تركيا للحفاظ عليها(٥).

#### رابعًا: مكتبة سابور:

يرجع تأسيسها إلى الكاتب أبو النصر سابور بن أردشير وكانت مركزًا ثقافيًا مهمًا يلتقي فيه العلماء والباحثون للقراءة والمطالعة والمناظرة وكان أبو العلاء المعري يكثر التردد اليها عندما

كان في بغداد وتم حرق المكتبة من قبل السلاجقة وما تبقى من كتب نقل إلى مكتبات أخرى.

#### خامسًا: مكتبة المدرسة النظامية:

أسس هذه المكتبة الوزير السلجوقي نظام الملك عام ٥٧ هـ وكان موقعها على نهر دجلة في بغداد اذ انفق على بنائها واتخذ بنائها شكل رباعي الأضلاع وهي على قاعات لها قباب تحيط يصحن وسطها وتوجد فيها أماكن لنوم الدارسين واندثرت في مطلع القرن التاسع الهجري بسبب الحروب التي توالت على بغداد.

#### سادسًا: مكتبة المدرسة المستنصرية:

أسست في عهد الدولة العباسية في بغداد عام ١٢٣٣م وكانت مركزًا علميًا وثقافيًا وتقع في جهة الرصافة من بغداد وكانت مكتبة زاخرة بالمجلدات النفيسة والكتب النادرة.

وخلاصة القول تعد المكتبات مجموعة من الكتب والدوريات المطبوعة ومن أهم اهدافها اختيار المصادر الحديثة بها يناسب احتياجات الجميع لها، كها تعد مكانًا للحفاظ على المخطوطات والتراث العربي الإسلامي(٢).

١. أبو الفرج محمد بن إسحاق بن النديم، الفهرست لابن النديم/ ٦١.

٢. احمد بدر، المدخل إلى علم المكتبات والمعلومات/ ٢٣.

٣. سعيد احمد حسن، أنواع المكتبات في العالمين العربي والإسلامي/ ٢٨.

٤. محمد ماهر حمادة، المكتبات حول العالم/ ٣٥.

٥. فادية عبد الرحمن، اشهر المكتبات في الحضارة الإسلامية/

٦. محمد الهاشمي، تاريخ المكتبات في العصور القديمة/ ٥٨.

#### محمد سعيدالطريحي

#### العطاء المثمير

الباحث الدكتور محمد جعفر الكرباسي





يؤدي الوعى دورًا مهمًا في حياة الإنسان والمجتمع، لأنه الأداة التي يستخدمها من أجل تغيير محيطه الفكري والاجتماعي و إشباع حاجاته وتحقيق أهدافه، فالإتجاه العام للوعي هو المعرفة الموجهة للإنسان حتى يدرك ذاته والعالم المحيط به فخارج المعرفة يموت الوعي، ومن المؤكد عندما ينشأ الإنسان في بيت علم ومعرفة يتولد لديه الوعي مبكرًا ويبدأ حياته بدراية وتخطيط، ولد محمد سعيد الطريحي في بيت شيخ جليل يقدر العلم ويحب الكتاب، آلجدران مملوءة بالكتب والمصنفات والمخطوطات يملكها والده الشيخ الفاضل الأديب محمد كاظم الطريحي (رحمه الله) ضمن مكتب شخصية وصفت بأنها أكبر مكتبة في الكوفة، وما كان على الأبناء إلا أن يأخذوا طريق والدهم في العلم والمعرفة، وفي العقود الأربعة الأخيرة برز اسم الدكتور

#### عطاء مثمر:

محمد سعيد الطريحي رجل متشعب الاهتهامات تراثى مدقق حين يشتغل في التحقيق، وهو موسوعي الثقافة إذ مكنته هذه الموسوعية أن يؤسس مجلة تعنى بالتراث والثقافة والفكر، شديد الإنتهاء للعراق ولكوفته التي أحبها، وهو ينتمى إلى الرجال الذين يصنعون تأريخهم الفذ في محطَّات الحياة بقوة الوعي والشجاعة والثقة، والرؤية الصادقة لطبيعية التاريخ الخارج من بني الواقع ومحطته المهمة هذه كأنت ومآزالت تحتاج دائماً إلى محاكمة النفس ومراجعة المواقف من أجل أن يكون العمل متكاملًا ومفيدًا، والطريحي مثقف عضوي بالمفهوم ال(غرامشي) وكاتب منشغل بمجلته التي أثرت وتؤثر فعلا في المجتمع، إنسان انطوت في داخله كل معاني الإنسانية بنقاء وتواضع كبيراً لا يضمر حقدًا أو حسدًا بل هو عطاء بلا مقابل يعطى ولا يأخذ نهر في مدّه وعطائه، لا يشتكي أيِنًا ولا لغبًا في عمله بالمجلة وهو يعي تمامًا أنَّ له رسالة لا محيص من تأديتها، فقد أرسى بعمله الدؤوب دعائم كبيرة في إصداره لهذه المجلة التي اشتملت على ضروب متنوعة من العلم والمعارف، ونظرة لهذه الطبيعة التجميعية التي تميزت بها المجلة عن سواها من المجلات فقد جاز لنا أن نطلق عليها موسوعة لما ضمته من الدراسات والبحوث والمقالات والصور، والجهد الواضح في الموسم يقتضي على صاحبها الإطلاع الشامل على الأداب والعلوم والفنون، بقدر ما تستدعى روحًا تتصف بالإنسانية متسلحًا بالخبرة والذوقُ متجردًا من الهوى متحريًا للصدق والموضوعية عند تقرير الحقائق والمسلمات، وقد أبانت المجلة عن توجهها وخطتها منذ العدد الأول فقد جاء في مقدمته: (فهي إذن مجلة لا تتطرف ذات

اليمين ولا تذهب إلى ذات الشهال تبتغي الفائدة والوصول إلى المعرفة) ونأمل أن تكونُّ مجلاتنا الثقافية ملتقي رحبًا لأهل الفكر والثقافة عسي أن تسهم في خلق حركة ثقافية موضوعية تساعد في بث الضياء وإشاعة التنوير.

#### مجلة نوعية:

أبرزت مجلة الموسم الحركة الثقافية والأدبية والفكرية في وقت مضى بصورة زاهية من شعر وخاطرة وحوار وبلدانية ومقالة فضلا عن الصور المعبرة وعروض الكتب والتقارير الثقافية فأقامت روابط إنسانية متميزة مع القارئ على اختلاف مشاربه ومنابته وحققت كثيرًا من متطلباته...

وها هو الطريحي بيننا نحتفي به بوجه مشرق بالرضا وثغر باسم بالأمل ولسان رطيب بالحمد وبمجلة الموسم الِّي تزيد ثباتًا في العمل وإخلاصًا لرسالتها وتحقيقًا لأهدافها التي نذرتها لخدمة الثقافة والأدب والفكر والتراث، وما يحسب بحق الدكتور الطريحي أنه استطاع أن يصدر مجلة نوعية استمرت منذ سنة ١٩٨٩ ولحد الآن تتحفنا بالمواد التراثية والتاريخية والمعجمية والسير والآداب للأمم الأخرى، حيث أن الموسم عند صدورها كأنت مثيرة للأسئلة فيها من الإمتاع وما فيها من تحريك للسواكن والمسلمات، ولم يكتف صاحبها على ما كتبه العرب بل ذهب بعيدًا وحرث تربة الحضارات وأظهرها لنا، لقد تحمل الطريحي هذا العمل المضنى زمنًا طويلا ولوحده ليستمر بيننا هذا النتاج الادبي وهذا العطاء المثمر.

## تراث الخزانة العلوية

- كتب نادرة ونفيسة في مكتبة الروضـــة الحيدريــة...



## الجرد العثماني لخزانة العتبة العلوية المقدسة

تهدى للعتبات المقدسة كثيرًا من الهدايا المتنوعة مما جعل منها خزائن مليئة بأنواع النفائس، والحفاظ عليها كان من الأمور ذات الاهتهام الكبير والحرص العالي؛ لندرة هذه المدايا وارتفاع قيمتها أولا، ولمكانة الشخصيات الكبيرة التي قامت بإهدائها ثانيا، وهذا الاهتهام موجود في جميع المراقد للائمة الاطهار عليهم السلام. وهناك خصوصية في أنواع هدايا لبعض المراقد المقدسة سيها مرقد الامام علي المحدث كانت خزانته من اغنى خزانات العتبات المقدسة ولمركزها العلمي والديني فقد تميزت بخزانة

كتب عامرة وكبيرة تحتوي على انفس الكتب والمصاحف الفريدة من نوعها، وإن تاريخ هذه الخزانة تاريخ طويل يمتد قبل عضد الدولة البويهي الذي اعتنى بها ورفدها بأنفس الكتب في القرن الرابع الهجري، وكان لهذه الحصينة كثير من الأمناء الذين أداروها واعتنوا بها للأسف، ولكن يوجد جرد لهذه الخزانة العلوية قامت بها الدولة العثمانية، ويبدو أنَّ هناك اكثر من سجل؛ فقد جرت القواعد التي انتهجت في عهد السلطان سليان القانوني لحفظ تلك الهدايا القيمة بتسجيلها في دفاتر وحفظها بشكل صحيح.

وبعد تأسيس النظارة تفحص الدفاتر بشكل دائم، وكان أول تاريخ لذلك الفحص عام ١٨٥٠ م، أما ثاني أكبر تفتيش وفحص للأضرحة كان عام ١٨٥٨م وفيه تم احصاء كل ما في ضريحي الإمام علي الله وضريح الامام الحسين الله وكان الاحصاء الذي تم في تلك المرة بمثابة أساس مهم للاعتماد عليه.

ولتوثيق وإعادة نشر هذه الجرودات ومطابقتها على ما هو موجود الآن من المصاحف اعتمدنا على الجرد المؤرخ في ٢٣ ربيع الاخرسنة ١٢٧٥ هـ وهو معتمد على جرد قديم في سنة ا٢٠٧ هـ، حيث ذكر في محضر الجرد بها معناه أن هذا الدفتر قد اعتمد على دفتر عتيق، أي أن هذا الجرد هو دفتران من الجرودات في سنة أن هذا الجرد هو دفتران من الجرودات في سنة ١٢٠٧ هـ وما كان زائد عليه من الهدايا في سنة ١٢٠٧ هـ، ولان نذكر محضر جرد الموجودات (١٠).



"طبقًا لما سبق شرحه وبيانه في هذا الدفتر فقد تم عدُّ كل الاشياء الموجودة في خزينة ضريح سيدنا الامام علي كرم الله وجهه و الله و وقد تمت معاينة ورؤية الاشياء المختومة بختم الاوقاف في حضور صاحب العزة عثان فهمي بك بامر حضرة القائد الاكرم والولي في حضورنا جميعًا، ولقد تم عدووزن كل الذهب والفضة والقلبدان وكل الاشياء المحفوظة في خزينة حضرة الامام علي بالعيار العجمي وتم تحريرها امام حضرة الافندي المشار اليه وسلمت ليد السيد رضا الذي يشغل منصب حامل مفتاح الضريح مرة الحرى بمعرفة مدير الاوقاف الشريفة المشار اليه وقد تسلم حامل المفتاح الشريفة المشار اليه وقد تسلم حامل المفتاح الشريفة المشار اليه وكيل الاشياء والاشياء التي سترد بعد ذلك سيتم معاينتها من قبل مجلس اشراف النجف في حضور وكيل الامير المشار اليه ووزنها وتعددها وكتابة وكيل الامير المشار اليه ووزنها وتعددها وكتابة

"طبقًا لما سبق شرحه وبيانه في هذا الدفتر اسمها ووصفها واسم صاحب التبرك وتقييدها معدً كل الاشياء الموجودة في خزينة ضريح في سجل المحكمة، ولقد تعهد حامل المفتاح لدنا الامام علي كرم الله وجهه وه والله ولقد عتم الاوقاف والتي ستأتي بعد ذلك من أي تلف او ضرر، يضور صاحب العزة عثمان فهمي بك بامر ولقد اعطينا نحن المجلس هذا الدفتر المختوم ميمة القائد الاكرم والولى في حضورنا جميعًا، بختم الامير المشار اليه في ٢٣ ربيع الاخر ٧٥. (٢)"

(١) ديلك قاياً، كربلاء في الارشيف العشماني، ترجمة حازم سعيد منتصر ومصطفى زهران: ١١٥.

<sup>(</sup>۲) المصدر نفسه: ۱۷۵، ۱۷۵

## كتب نادرة ونفيسة في مكتبة الروضة الحيدرية...



عنــوان الكتـــاب نثر اللآلي على نظم الأمالي

#### المؤلف

عبد الحميد بن عبدالله الآلوسي

النـــاشــر

مطبعة الشابندر في بغداد

التاريخ

۱۳۳۰ <u>هـ. ق</u>

هناك عدة معايير لوصف كتاب ما بأنه نادر، فالكتاب النادر هو الذي يحمل خصائص ومميزات تختلف عن أقرانه من النسخ من المخطوطات والمطبوعات، وقد يتميز الكتاب المطبوع بخصوصية نادرة تخرجه من والاهتهام، وتعتمد الندرة والخصوص في المناطق العربية والإسلامية على أمور منها: كأن يكون طباعته في أحد المطابع القديمة المشهورة، أو أن يحمل تاريخ يتجاوز القرن (مئة عام) أو اكثر، أو

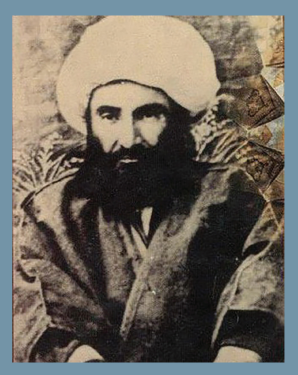


يحمل تملك او إهداء من الشخصيات العلمائية، أو توجد حواشي وتعليقات مضافة على حاشية الكتاب، أو مؤشر يدل على ذلك.

ومن هذه الكتب النادرة كتاب نشر اللئالى على نظم الأمالى وتحتوي هذه النسخة من الكتاب على تعليقات عائدة للشيخ عبد الواحد المظفر بخط يده، لذا عدَّت من النفائس والكتب النادرة فضلا عن المطبعة التي تعد من أوائل المطابع القديمة في العراق.

# لاذوا بالجوار

- الشيخ أحمـ د النــراقي المحقــق والعــــالــم الربــاني
- شدة إخلاص الشيخ الطوسي في ا عمله وسر خلوده في التاريخ



## الشيخ أحد النراقيي المحقق والعالم الرباني

#### نشأته وثقافته العلمية:

هـو المـولى أحمـد بـن المـولى مهـدي بـن أبي ذر النراقـي الكاشـاني. ولـد في قريـة نـراق مـن قـرى كاشـان، في ١٤ مـن جمـادى الآخرة سـنة ١١٨٥هـ.

نشأ برعاية الحبر الحبير، وتلقى القصد الأوفر من علومه عنده، وقد تمتع بالذكاء الحارق، والفطنة الكبيرة، والذهن المستعد وقد كفلته منذ نعومة أظفاره رعاية والده الفاضل، وقد تدرج في مراحل العلم ينهل من فيوضات والده الجامعة والغزيرة، فرقي قمم العلم

الفاضل المحقق والمدقق الجامع والمبتكر صاحب التصنيفات القيمة.. أحد أعلام القرن الثالث عشر الهجري الملقب بالفاضل النراقي أحد أبرز علماء الاسلام ومشاهير الفقهاء.. لما عرف من موسوعيته المعرفية لقد كان رهمه الله تعالى جامعا لعلوم وفنون متعددة لاسيما الفقه والاصول والرياضيات.. فضلا عن أنه أديبا وشاعرا فارسيا نحريرا.. والاداب..

والمعرفة والفكر وبلغ ما بلغ من منزلة رفيعة. وقد استفاد من حوزة والده، ثم عنى بتدريس علوم السطح المرسومة آنذاك في حوزة الوالد كر (المطول) و (المعالم)، وعبر تشكليه ندوات البحث والمناقشات العلمية، حقق تقدما وتطورا ملحوظاً ثم توجه إلى العتبات المقدسة في العراق لمواصلة دروسه حيث الحوزات العلمية، فحضر في حلقات دروس كبار علهاء حوزات النجف وكربلاء وزاد من كهلاته، ورقبي في مدة قصيرة أعلى العلمية، ووفق لنيل مرتبة الاجتهاد وإجازة نقل الحديث من أساتذته ومشايخه وعاد أدراجه وأحذ في تدريس العلوم الدينية، وكان لبركة وجوده في هذه الحوزة الفضل في استقطاب وجوده في هذه الحوزة الفضل في استقطاب وأضحت حوزته مرجعًا أفاد منه الكثير من

علماء عصره، فيما تخرج الكثير من أكابر علماء و فقهاء المذهب من حوزته العلمية.

ومن الجدير بالذكر أن الشيخ مرتضى الأنصاري الذائع الصيت، هو أحد العلماء الذين وفدوا للانتهال من تلك الحوزة. تلقى الفاضل النراقي جل علومه عند والده، وقد توجه في عام ١٢٠٥ هـ بمعية والده وجمع من تلاميذه إلى العتبات المقدسة في العراق. وتعرف هناك على الحوزات العلمية الكبيرة في النجف وكربلاء، وعلى رجالاتها الكبار أمثال العلامة المجدد الوحيد البهبهاني والميرزا مهدي الشهرستاني، والسيد محمد مهدي بحر العلوم والشيخ جعفر النجفى المعروف بركاشف الغطاء).

ومرة أخرى قرر ترك موطنه كاشان والتوجه إلى العراق لطي دورات الأصول والفقه العالية. وحضر في حلقة درس العلامة السيد محمد مهدي بحر العلوم وباقى فحول الطائفة.

وفي عام ١٢٠٩ هـ توفي والده واضطر إلى العودة إلى كاشان في وقت اشتهر فيه ببلوغه مرتبة الاجتهاد، وأخذ على عاتقه مسؤولية التدريس خلفا لوالده في الحوزة العلمية في مدينة كاشان.

#### مؤلفاته:

صنف المحقق الشيخ أحمد النراقي الكثير من الكتب الفقهية والأصولية والأخلاقية، ومنها: مناهج الأحكام في أصول الفقه في مجلدين، مفتاح الأحكام في أصول الفقه، أساس الأحكام في تنقيح عمدة مسائل الأصول بالأحكام، وسيلة النجاة، سيف الأمة وبرهان الملة فارسي، كتبه باسم السلطان فتح علي شاه القاجاري، عين الأصول، مشكلات العلوم، الخزائن، شرح تجريد

لقد تميز الفاضل النراقي بموسوعية معرفية، وحظي بمكانة علمية واجتهاعية ممتازة، فقد كان جامعا لأكثر العلوم والفنون، فنراه عالما في الأصول والفقه والحديث والرجال والدراية والرياضيات والنجوم والحكمة والحكمة والحكمة والأخلاق

الأصول، عوائد الأيام في مهات أدلة الأحكام، هداية الشيعة، معراج السعادة، حجية المظنة، أسرار الحج، رسالة في اجتاع الأمر والنهي، طاقديس، خلاصة المسائل، الرسائل والمسائل، ديوان شعره الكبير بالفارسية، شرحه على كتاب لأبيه في الحساب، تذكرة الأحباب، كتاب في النفسير، لسان الغيب

#### مكانته العلمية والاجتماعية:

لقد تميز الفاضل النراقي بموسوعية معرفية، وحظي بمكانة علمية واجتهاعية ممتازة، فقد كان جامعا لأكثر العلوم والفنون، فنراه عالما في الأصول والفقه والحديث والرجال والدراية والرياضيات والنجوم والحكمة والكلام والآداب والأخلاق، فضلا عن لك فقد عرف أديبا وشاعرا بليغا باللغة الفارسية، حيث يتجلى ذلك من خلال تأليفاته الكثيرة، فلقد أتاحت له ووطرت له عقليته الكبيرة وذكاؤوه الوقاد، القدرة على استيعاب العلوم المتعددة بسهولة، وارتقى سلم العلم حدايكاد معه أن يعدمن على المعرف الفاصل النراقي قلها تتلمذ عند ومن المعروف أن الفاضل النراقي قلها تتلمذ عند

أحد، لكن محققي العلوم الإسلامية يجمعون على أنه كان يخوض وبقوة محيرة غهار التحقيق والتبع العلمي، النابع من فهمه ودركه الإشراقي والإلهي، وهو في ذلك بلغ أعلى المراتب العلمية ووصل إلى القمم الرفيعة في العلم والمعرفة، وهيأت له مكانته العلمية والاجتهاعية أن يرقى سلم المرجعية والرئاسة في أيام الشباب فأصبح والأحكام، وأفضل شاهد على ما نقوله في هذا والأحكام، وأفضل شاهد على ما نقوله في هذا المجال أقوال المترجمين من معاصريه ومن خلفهم من علاء الإسلام، فقد نُعِت بأفضل النعوت والعبارات، وتحدثوا عن كهالاته وفضائله العلمية وزهده وصدقه ومكانته الاجتهاعية.

قىال تلميذه السيد محمد شفيع الحسيني الحهائي الحالم العالم المحقى البروجردي في وصفه: الفاضل العالم المحقق المدقق الماهر، والبحر الزاخر الفائق على الأوائل والأواخر، والجامع بين المعقول والمنقول، ذو يد طويلة في علوم كثيرة.

ووصفه صاحب (لباب الألقاب) بقوله: الفاضل المؤيد الحاج المولى أحمد النراقي نجل المحقق النراقي، وهو كوالده القمقام من مشاهير علياء الإسلام ومعاريف الفقهاء الأعلام، بل كان أعلمهم وأفقههم وأفضلهم وأتقنهم في عصره وأشهرهم في دهره، والفاضل النراقي بإطلاقه منصرف إليه.

وقال المحدث القمي: العالم العابد والفاضل الفقيه النبيه والشاعر الأديب، والسراج الوهاج، والبحر العجاج، وبحر أهل المعقول والمنقول، العالم الرباني.

وقال السيد الأمين: كان عالما فاضلا جامعا لأكثر العلوم، لا سيما الأصول والفقه والرياضيات، شاعرا بليغا بالفارسية.

توفي رحمه الله تعالى في نراق إحدى قرى كاشان أثر الوباء الذي اجتاح تلك البلاد آنذاك، غير أنه لم يحصل القطع في تاريخها، إلا أن الأقوى أنها في ليلة الأحد ٣٣ ربيع الآخر عام ١٢٤٥ هـ وأرَّخ تلميذه الملا محمد حسين الجاسبي عام وفاته في قصيدته التي منها:

قضي على الحق أعلى الله منزله وأيتم الناس من عرب ومن عجم من النراق سرى صبح الفراق إلى كل العـراق صباحا غير منكتم بل عتهم أهل الولا هذا المصاب فها لواحد منهم شمال بمنتظم لم يبق للخلق جيب لم يشق ولا عمامية لحدوث الحادث العمم لا بل على ما روينا الدين ينشلم لمشلل ذاك فيا للدين من ثلم لي سلوة أن شمس العلم إن أفلت بدت كواكب منها في دجى الظلم إن شئت تدرى متى هذا المساب جرى وقد تحقق هذا الحادث الصمم عام مضى قبل عام الحزن يظهر من قولى (له غرف) تخلو من الألم المصدر: عوائد الايام//مسند الشيعة



كان جماعة من المشايخ في بغداد يتذاكرون كتاب (النهاية) وترتيب أبوابه وفصوله، فكان كل واحد منهم يعارض مؤلفه في مسائل ويذكر أنه لا يخلو من خلل، ثم اتفق أنهم خرجوا لزيارة الإمام أمير المؤمنين (عليه السلام) وذلك على عهد الشيخ نفسه - فأجمع رأيهم على أن يصوموا ثلاثا ويغتسلوا ليلة الجمعة ويصلوا ويدعوا بحضرة مولانا أمير المؤمنين (عليه السلام) فلعله

يتضح لهم ما اختلفوا فيه، فسنح لهم أمير المؤمنين (عليه السلام) في النوم وقال لهم: لم يصنف مصنف في فقه آل محمد (صلى الله عليه وآله) كتابا أولى بأن يعتمد عليه ويتخذ قدوة ويرجع إليه أولى ممن كتاب (النهاية) الذي تنازعتم فيه، وإنها كان ذلك لأن مصنفه اعتمد في تصنيفه على خلوص النية لله والتقرب والزلفى لديه، فلا ترتابوا في صحة ما ضمنه مصنفه واعملوا به وأقيموا مسائله، فقد تعنى في ترتيبه وتهذيبه والتحري بالمسائل الصحيحة بجميع أطرافها.

فلما انتبهوا أقبل كل واحد منهم على صاحبه فقال: رأيت الليلة رؤيا تدل على صحة (النهاية) والاعتماد على مصنفها، فأجمعوا على أن يكتب كل واحد منهم رؤياه على بياض قبل التلفظ، فوافقت الرؤيا لفظا ومعنى وقاموا متفرقين مغتبطين بذلك، فدخلوا على شيخهم أبي جعفر الطوسي، فحين وقعت عيناه عليهم قال لهم: لم تسكنوا إلى ما كنت أوقفتكم عليه في كتاب (النهاية) حتى سمعتم من لفظ مولانا أمير المؤمنين عليه السلام، فتعجبوا من قوله وسألوه عما استقبلهم من ذلك فقال: سنح لي أمير المؤمنين عليه السلام كما سنح لكم، وحكى رؤياه على وجهها، هذا هو الطوسي، وهذه هي مدرسته العظيمة، وهذا هو سر خلوده. (۱)

١ - الشيخ الطوسي، الاقتصاد: ١١ - ١٢.

# يراع العلماء

■ مخطوطة ديوان ابن ابي الحديد (ت: ٦٥٦هـ) والتملكات التي عليها

■ من خطوط العلماء

#### سر السالع الحم تصديع صري الالراب سيبيان المدار الدار ولدس واذاعِمَى أعِولُ مَا اللهُ وَمِنْ اللَّهِ وَمِنْ اللَّهِ وَمِنْ اللَّهِ وَمِنْ اللَّهِ وسنع يورك خامه الإنها السارخوليم وما اطار حالات وغماك عفرت مفارة بخيوالفلا إرتبط كلمال تلك دالمعوام والمثير الديلان بمُسَرِّرُ بِعَدَالَا فَالِمُدُّ مِنْ مِنْ الْمُعَلِّدُونِهِ رادادكن يُرال مكريه خشرها شُرادها دئ الخليل بغيرط جها بُرْد الله لَهُ لريكن ولانطاو لرينت ولائع لي أَبِ لِلْهِ غِلِلْ عُلِيلًا رَفِهِ الشَّيْمُ الكِرْامُ النَّالْ الْوَفْلُ

مخطوطة ديوان ابن ابي الحديد (ت: ٦٥٦<u>ه)</u> والتملكات التي عليها

من المخطوطات المهمة والنفيسة في دار المخطوطات العراقية، و رقمه في الدار ببغداد ١٤٦٠٦، يقع في ٦٠ صفحة بقياس ٢٦×١٩ سم.

كتبت بخط المؤلف على ورق بغدادي سميك مائل للصفرة وقد شطب المؤلف أحد ابيات الديـوان، في أولها تملـك للصاحب الصـدر قطب الدين بن الاحساسي وتملك آخر لمحمد بن الحن الاسترابادي، وطالع فيها يحيى بن الحسين بن على بن رضا.

ومحمد هذا هو أخو المولى علىّ الإسترآباديّ المتوفى في حدود ٨٣٦هـ، وقد عبّر العلّامة السيّد عبد العزيز الطباطبائي (١) عنه وعن المولى عليّ بن الحسن الإسترآباديّ بـ(الأخوين). وقد وَرَدَ ذكرُه

عرضا(٢) عند ترجمة القطّان أحمد بن الحسين قطب الدين ابن الأقساسي، إذ قال سيّد الأعيان في الأقساسيّ: «له تقريض على (المستنصريّات)، وهـ و كتـابُّ فيـه قصائـد في المستنصر العبّـاسيّ، من نظم عبد الحميد بن هبة الله بن محمّد بنن أبي الحديد، رزقه الله الرحمة، كذا في النسخة، منها نُسخة في الخِزانة الغرويّة في ثلاثين ورقة بخط قديم، مِن وَقَفِ أحمد بن السعيد الحاجي حسن بن عليّ بن خرس المجاور، في ربيع الأوّل سنة ٨٠٢، عن يد محمّد بن الحسن بن محمّد الإسترآباديّ وعليّ بن الحسن بن محمّد الإسترآباديّ، وكُتِبَ على ظهره هكـذا – والظاهر أنَّه بخطّ ابن أبي الحديد:

واخلف هابم كالما ومنتق النسأد الماح وعرو المالها بعثيميع الزاعي نعلرة أكر نصله وفال لماك لامر والماليولي واداعة الرمائ صُرِدِناً نكُفّ حررالا طال البحثم المن والبالمان وكالم والأع د بعال بأحل المواريوها وادااعر للطوغ كالهرقع كالأبنب جمام

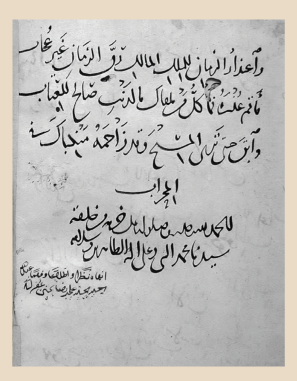
للصاحب الصدر النقيب الطاهر قطب الدين ابن الأقساسيّ، أدامَ اللهُ أيّامَه... إذ ذكر أحد عشر بيتا من الشعر.

وقال الشيخ آقا بزرگ الطهراني في الطبقات (٣): «علل بن محمّد بن الحسن بن محمّد [الإسترآباديّ]، كان هو ووالده من العلماء، وقد وَهَـبَ والـدُهُ نُسـخةَ (المستنصـريّات) التي هـي قصائد لابن أبي الحديد عزّ الدين عبد الحميد ابن هبة الله المدائني في مدح المستنصر العبّاسي، والنَّسخَةُ بِخَطَ الناظِم، وعليها تملُّك محمَّد بنن الِعلقميّ الوزير، وتقريّط قطب الدين الأقساسيّ بأحَـدَ عَشَرَ بيتًا، وَهَبَها والدُّ صاحِب الترجمةِ لَهُ فَي غُرَّةِ ربيع الأَّوَّل ٢٠٨هـ، وكَتَبَ صاَحبُ إِلْترجمةِ في ذَيل خط والدِهِ قَبولَ الْهِبَةِ. ونَظُرَ في النَّسخَةِ الحسينُ بن الحسين بن عليّ بن رضا الحسينيّ في ١٩ ربيع الأوَّل ٢٠٨هـ، والنَّسخَةُ موجودة عند السماويُّ»، وقد ذكرَ الدكتور حسين عليّ محفوظ نُسخَةَ (المستنصريّات) هذه في جُملَةِ ممتلكات الشيخ محمَّد السياويّ، ذكرَها في بحثه الموسوم

بـ (المخطوطات العربيّة في العراق) المنشور سنة ١٩٥٨م

أقول: إنَّ نُسخة (المستنصريّات) هذه قد انتقَلَت إلى مكتبة المتحف العراقيّ، وهي موجودةٌ اليومَ فيه بالرقم ١٤٦٠٦، إذ وَرَدَ ذِكرُها في فهرس المتحَف، وجاءَ في وصفِها أنَّ عليها تملُّكَ محمَّد ابن العلقميّ الوزير (ت٢٥٦هـ)، وتملُّكَ المولى على الإسترآبادي، وأنَّها مزيَّنة بحاشية كتبها محمَّدُ بن الحسن الإسترآباديّ بتاريخ غرَّة ربيع الأوّل سنة ٢٠٨هـ، ذكر فيها أنَّه وَهَبّ هذه النسخة لوليده (٥).

وقد رأيتُ مصوَّرة (المستنصريَّات) هذه في آخِر الفِهرس، فكان المكتوبُ عليها هِبَتَها مِن قِبَل محمَّد بن الحسن الإسترآباديّ لولدِهِ عليّ،



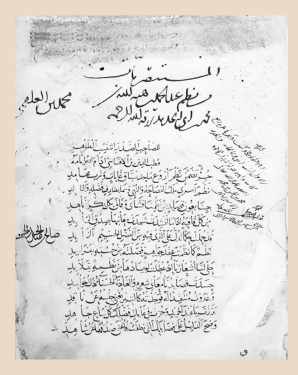
ونصُّ هذه الهِبَة: «وهبتُه لوَلَدي عليّ، وكتبَ ذلك - في غُرَّة ربيع الأوَّل لسنة اثنينَ وثمانمائة من الهجرة- كاتِبُهُ واهبُهُ للولدِ المبارك... أضعفُ عباد الله تعالى محمَّد بن الحسن بن محمَّد الإسترآباديّ...»، وكُتِبَ أسفلَ منها: «قد قبلتُ هبتَهُ، على بن محمَّد»، وأسفل منه كُتِبَ: «على بن الحسن بن محمَّد الإسترآباديّ) وهو أخو الواهِب، وصاحبُ هذه الترجمة. انظر مصوَّرة أوَّل نُسَخة (المستنصريّات) في آخر هذا البحث.

وأمّا تقريظُ قطبِ الدين الأقساسيّ (ق٧) لهذا الديوان فكان بأَحَدَ عَشَرَ بيتًا، وقد تقدُّم ذِكرُ هـا.

وليس ببعيد أن يكون الشيخ محمّد الإسترآباديّ هو أيضًا والـدُكال الدين الحسن بن محمّد بن الحسن الإسترآباديّ النجفيّ (كان حيًّا سنة ١٩٨هـ)، إذ ترجم له سيِّدُ الأعيانِ نقلًا عن (رياض العلماء)، بأنَّ والده كان من العلماء، وقد ينقل عنه، والظاهر أنَّه من تلامذة أبيه. وقد صرَّح آقا بزرگ الطهرانيُّ بأنَّه والد كمال الدين الحسن، واستظهر أنَّ وَلَدَه كمال الدين كانَ من المعمَّرين، فقالَ ما نصُّه: "صرَّح نفسُه في أوّل (معارج السؤول) بأنّ الله مَنَّ عليه بتأليف (عيون التِفاسير)، واستخرَجَ منه (المعارج) على نهج ما ألَّف شيخُه المقداد، ومنه يظهر أنَّه كان منَّ المعمَّرين؛ لأنَّ الفاضل المقداد -كما أرَّخَـهُ تلميذُه الشيخ حسن بن راشد- توقى ٢٦٨هـ».

يتَّضِحُ ممَّا تقدَّم أنَّ للشيخ محمَّد بن الحسن الإسترآباديّ وَلَدَينُ عالَمِينِ، هما: عليّ، وكمال الدين الحسن.

ولكمال الدين الحسن إلإسترآبادي مِن المؤلَّفات: (عيون التفاسير) أَلْفُه قبـــل سنة



٨٨٥هــ، و(شـــرح الفصـول النصيريّـة) فـرغ منه سنة ١٨٠هـ، و(آيات الأحكام) المعروف بـ (معـارج السيؤول ومـدارج المأمـول) كان تاريخُ فراغِيهِ مِنْ مجلَّدِهِ الأُوَّلِ يومِ السَّبِتِ ١٨ جمسادي الأولى سنة ٩١هـ (٦).

١ - عبد العزيز الطباطبائي،مكتبة العلَّامة الحِلِّيّ: ١٤٦.

٢- الأمين،أعيان الشيعة: ٨/ ٥٥٠.

٣- اقا بزرك الطهراني، طبقات أعلام الشيعة: ٦/ ٨٧، ١١٦.

٤ - مجلَّة معهد المخطوطات العربيَّة: ٤/ ٢٢٦.

٥- يُنظُر: فهـرس مخطوطـات الأدب في المتحـف العراقيّ: ١٧٠ رقم ۳۷۲.

٦- ينظر: رياض العلماء: ١/ ١٤٣، وأعيان الشيعة: ٥/ ٢٤٣، والذريعة: ١٣/ ٣٨٣ رقم ١٤٣٧، و١٥/ ٣٧٧ رقم ٢٣٧٠، و ۲۱/ ۱۸۱ رقم ۲۱ ۵۵، وطبقات أعلام الشيعة: ٦/ ٤١، ٨٧،

# من خطوط العلماء



من تحف الماضي التي لم يزل يهبها للحاضر الخط والمخطوطات؛ إذ لم يـزل الخط هـو الصيغـة الرسمية المعتمدة للتوثيـق عـلى مـدى قـرون من تاريخ البشرية، وعلى مدى قرون من الزمن لم يزل هو رسول الكلمة الأمين الذي يمثل محفظة التاريخ... ومن هذه الخطوط التاريخية، الإجازة بالقراءة لكتاب النهاية للشيخ الطوسي بخط المحقّق الحلّي لتلميذه سديد الدين على بن أحمد وذلك في سنة ٢٥٤ هـ.



## القضية الفلسطينية تعيش في ضمير النجف الأشرف

مراسم زيارة الأربعين.

و يعد الترحيب بالو فيد أكد السيد الخرسان:

استقبل الأمين العام للعتبة العلوية المقدسة "أنَّ القضية الفلسطينية منذ يومها الأول تعيش الخادم السيد عيسى الخرسان وفد علماء فلسطين حيّة في العراق على مدى التاريخ، في وجدان المشاركين في أعيال مؤتمر نداء الأقصى الدولي العلياء والمراجع وفي وجدان المجتمع أوكذا الثالث الذي يُعقَد سنويًا بالتزامن مع انطلاق في الأدب النجفي، فمنذ بداياتها تصدَّى علماء النجف الأشرف لنصرة القضية الفلسطينية، وكانوا مع نصرة الحق وإلى يومنا هذا، واليوم كما شاهدتم وقرأتم البيان الثاني لسماحة آية الله

العظمى السيد السيستاني (دام ظلُّه)، فكان البيان يُنبئ عن الألم الكبير ويستنهض مَن هُم أهل الحل في هَـذه القضيَّة، وفي الجانب الآَّخـر كان للمجتمع العراقى حضور دائم في القضية الفلسطينية".

واختتم الأمين العام كلمته قائلًا: "نسأل الله أن يُسلِّد خطى المجاهدين في جبهات القتال وأن يؤثرهم بالنصر ويأخذ بأيديهم ويدفع كيد أعدائهم إلى نحورهم، نسأل الله أن يجمعنا وإياكم في المسجد الأقصى في القريب العاجل، إنهم يرونه بعيدًا ونراه قريبًا وما النصر إلا من عند الله العزيز العظيم".

من جانبه قال أمين سر الحملة العالمية للعودة إلى فلسطين، عبد الملك سكري: "تم عقد مؤتمر نداء الأقصى الدولي للعام الثالث على التوالي، ويأتي هذا العام في ظل حرب الإبادة التي يقودها جيش الأحتالال الصهيوني ضد شعبنا في غزة، مُبيِّنًا أنَّ احتضان هذا المؤتمر في كربلاء

نسأل الله أن يُسدِّد خطى المجاهدين في جبهات القتال وأن يؤثرهم بالنصر ... ويأخـذ بأيديهم ويدفع كيـد أعدائهم إلى نحورهم، نسأل الله أن يجمعنا وإياكم في المسجد الأقصى في القريب العاجل إنهم يرونه بعيدًا ونراه قريبًا وما النصر إلا من عند الله العزيز العظيم

المقدسة وفي مدينة النجف الأشرف، وهذا الدعم هـو أمر طبيعـي لا يُفاجئنـا بل نحن فخـورون جدًّا بها تقدِّمه الأمَّانة العامة وسهاحة المرجع السيد السيستاني (دام ظله)عبر مواقفه القوية والداعمة والحاسمة إلى جانب فلسطين وشعب فلسطين، نحن هنا بين أهلنا بين شعبنا مُوحَّدِين ضد عدوِّنا".



### الحوزة العلميّة في النجف الأشــرف تنظّم المؤتمـر الثالث عشر لمبلغي ومبلّغات الأربعـين..



على مدى ثلاثة أيام انعقد في العتبة العلوية المقدسة وعلى قاعة المجمع العلوي المؤتمر السنوي الثالث عشر لمبلغي الحوزة العلمية لزيارة الإمام الحسين الله من خلال رسالته الخالدة التي الأربعين، والذي عقدته الحوزة العلمية في النجف أوضحتها أهداف ثورته". الأشر ف،بمشاركة أكثر من ألفي مبلّغ ومبلّغة مدة

> وينعقد المؤتمر السنوى دعمًا لمسيرة الأربعين ولتقديم الخدمات ونشر الثقافة والوعي الديني من خلال نشر آلاف المحطات الإرشادية من أولّ نقطة في البصرة الفيحاء حتى قبلة الأحرار أبي

> ففي اليوم الأول للمؤتمر ألقى سماحة الشيخ باقر الإيرواني (دام ظله) كلمة الافتتاح أكَّـد الأنبياء في تأثيره على النياس، كيا شدّد على أهمية



نقل العقائد الحقة وشرح الأحكام الشرعية التي تهم الناس بشكل مباشر، وضرورة إحياء ذكرى

فيها شهد اليوم الثاني حضور أكثر من ألف مبلغة واستهل بكلمة سياحة الأستاذ في الحوزة العلمية السيد أحمد الأشكوري (دام توفيقه) التي ذكر فيها أهمية الموعظة القرآنية والصفات التي يتحلّى بها من يعظ المؤمنين وأهمية المبادرة وتحمل المسؤولية الملقاة على عاتق الإنسان المؤمن وأن تكون حركته وقيامه بدوره مرتبطة بالبارئ عزوجل.

وفي اليوم الثالث من المؤتمر شهد انعقاد المؤتمر فيها على : "أنّ التبليغ يعكس جوهر رسالات الشبابي الثاني لطلبة الجامعات العراقية تحت شعار (زيارة الأربعين مسرة وبصرة)، وقد ألقى الأستاذ في الحوزة العلمية ساحة السيد رياض الحكيم كلمته التي نوّه فيها إلى خطورة الغزو الثقافي وأثره في تلقي الثقافات السلبية للمجتمعات وإلى الاستهداف المنهج الحالي للفطرة الإنسانية بشرعنة بعض القوانين الدولية، وقد نبه ساحة السيد إلى أهمية التمسك والاعتزاز بالعادات والتقاليد والقيم الأخلاقية والتعاليم الدينية وخطورة تشويها من الداخل و الاستهداف الممنهج من الخارج.

### مسابقة العدد 183

مسابقة خاصة بهذا العدد يمكنكم الأشتراك فيها إلكترونياً عبر مسح الباركود.



علمًا إن أجوبة الأسئلة تجدوها في مقالات هذا العدد آخر موعد للمشاركة يوم 5 جمادى الأولى هناك هدايا مالية لثلاثة فائزين





